# เน็นถูก...เป็นสูงได้

อยู่อย่างมีสุขตามพุทธวิถี

- How to Live in Peace and Happiness through the Buddhist Way of Life
- Realization, Abandonment, Experience and Development
- Peace and Happiness through Right Understanding Venerable Chanmyay



Thai.
Eng.

## อยู่อย่างมีสุขตามพุทธวิถี เห็นถูก..เป็นสุขได้ รู้ ละ บรรลุ เจริญ

3 Dhamma Talks Broadcasted between 1978-1980

- How to Live in Peace and Happiness through the Buddhist Way of Life
- Peace and Happiness through Right Understanding
  - Realization, Abandonment, Experience and Development



พระอาจารย์ เชมเย สยาดอ พระชนกาภิวงศ์ Venerable Chanmyay Sayadaw

#### อยู่อย่างมีสุขตามพุทธวิถี **เห็นถูก..เป็นสุขได้** รู้ ละ บรรลุ เจริญ

โดย ท่านอาจารย์ เชมเย สยาดอ พระชนกาภิวงศ์ อัครมหาสัทธัมมโชติกธชะ

- 3 Dhamma Talks Broadcasted between 1978-1980
- How to Live in Peace and Happiness through the Buddhist Way of Life
- Peace and Happiness through Right Understanding
- $\bullet$  Realization, Abandonment, Experience and Development

by the Venerable Chanmyay Sayadaw Ashin Janakabhivamsa Akkamahasaddhammajotikadhaja

**ISBN** 

Translated from Burmese by

แปลจากต้นฉบับภาษาอังกฤษ บรรณาธิการและจัดทำรูปเล่ม

พิมพ์ครั้งที่ 1

Dr. Khin Kyi Kyi, M.B.B.S.,PhD

อรพิมล จินดาเวช ซูเตย์รันท์ มณฑาทิพย์ คุณวัฒนา

2,000 เล่ม เพื่อแจกเป็นธรรมทาน โดย ชมรมเพื่อนบุญพื่อนธรรม

พฤศจิกายน 2552

โรงพิมพ์ บุญศิริการพิมพ์

พิมพ์ที่

# คำนำผู้แปล

ดิฉันเริ่มปฏิบัติธรรมเป็นครั้งแรกเมื่อปีพ.ศ. ๒๕๓๘ ที่ยุวพุทธิกสมาคมแห่งประเทศไทยฯ หนึ่งปีต่อมา จึงได้มีโอกาสเข้าปฏิบัติธรรมในหลักสูตรของท่านอาจารย์ เชมเย สยาดอ ที่ยุวพุทธิกสมาคมฯ เป็นผู้กราบอาราธนา นิมนต์เป็นประจำทุกปี ครั้งนั้นจึงนับเป็นครั้งแรกที่ดิฉัน ได้มีโอกาสเป็นศิษย์คนหนึ่งของท่านอาจารย์

วิธีการสอบอารมณ์ การเทศน์บรรยายธรรมใน หัวข้อที่ลึกซึ้งของท่านอาจารย์ทำให้ดิฉันได้เริ่มเข้าใจคำว่า "การเจริญสติในปัจจุบันขณะตามความเป็นจริง" เมื่อ มาถึงวันนี้ ดิฉันจึงรู้สึกเป็นเกียรติอย่างมากที่ได้มีโอกาส แปลธรรมบรรยายบทนี้ของท่านอาจารย์ ด้วยความ อนุเคราะห์จากคุณมณฑาทิพย์ คุณวัฒนา ผู้เป็น กัลยาณมิตรที่ได้มอบหมายงานชิ้นนี้ให้ รวมทั้งทำหน้าที่

บรรณาธิการ แก้ไขตรวจทานสำนวนการแปลให้ สละสลวย จัดทำรูปเล่ม และจัดหาทุนทรัพย์ในการพิมพ์ เพื่อเผยแพร่เป็นธรรมทาน

ดิฉันจึงหวังเป็นอย่างยิ่งว่าท่านทั้งหลายจะได้รับ ประโยชน์จากหนังสือเล่มนี้ เพราะเป็นบทธรรมบรรยายที่ มีเนื้อหาครอบคลุมถึงวิธีการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน รวมทั้งผลที่จะได้รับ เป็นธรรมบรรยายที่เน้นถึงความสุข ตามวิถีแห่งชาวพุทธ ซึ่งก็คือ ความสุขที่ได้เพราะความ สงบจากกิเลส

ขอความสุข ความรุ่งเรื่องในธรรม จงบังเกิดมี



อรพิมล จินดาเวช ซูเตย์รันท์ ตุลาคม ๒๕๕๒

# สารบัญ

### Contents

| • Forward                                                                                       | 8  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| • คำนำ                                                                                          | 9  |
| • Dhamma Talks Broadcasted by the Venerable Chanmyay Sayadaw                                    | 18 |
| • ธรรมบรรยายโดย พระอาจารย์ เชมเย                                                                | 19 |
| สยาดอ ออกอากาศทางวิทยุฯ                                                                         |    |
| <ul> <li>How to Live in Peace and<br/>Happiness through the Buddhist<br/>Way of Life</li> </ul> | 25 |
| • อยู่อย่างมีสุขตามพุทธวิถี                                                                     | 25 |
|                                                                                                 |    |

| • Peace and Happiness through Right Understanding                                 | 95  |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-----|
| • เห็นถูกเป็นสุขได้                                                               | 95  |
| <ul> <li>Realization, Abandonment,</li> <li>Experience and Development</li> </ul> | 163 |
| • รู้ ละ บรรลุ เจริญ                                                              | 163 |
| •รายนามผู้บริจาคร่วมจัดพิมพ์เป็นธรรมทาน<br>Donors List                            | 235 |





#### **Forward**

The following Dhamma Talks by the Venerable Chanmyay Sayadaw, were broadcasted in the years 1978, 1979, and 1980 respectively, from the Burmese Broadcasting Service, at the invitation of the Department of Religious Affairs. They were "How to Live in Peace and Happiness Through The Buddhist Way of Life" "Peace and Happiness through Right Understanding", and "Realization, Abandonment, Experience and Development". After each talk was broadcasted, a number of copies were printed in the form of booklets for those who did not have the opportunity of listening to the broadcasted talks. Later, the three Dhamma talks were printed in a single book, and several editions were distributed, and I had the opportunity to read them.

#### คำนำ

ธรรมบรรยายของพระอาจารย์เชมเย สยาดอ ชุดนี้ได้เผยแพร่ออกอากาศทางสถานีวิทยุของกรม ประชาสัมพันธ์แห่งประเทศพม่า(Burmese Broadcasting Service-BBS)ในช่วงปี พ.ศ. ๒๕๒๑, ๒๕๒๒ และ ๒๕๒๓ ตามลำดับ โดยมีกรมการศาสนาเป็นผู้อาราธนา ธรรม บรรยายชุดนี้ประกอบด้วย "อยู่อย่างมีสุขตามพุทธวิถี" "เห็นถูก เป็นสุขได้" และ "รู้ ละ บรรลุ เจริญ" หลังจากธรรมบรรยายออกอากาศแต่ละครั้ง ก็ได้มีการ ตีพิมพ์ออกเป็นหนังสือเล่มเล็กๆ เผยแพร่แก่ผู้ที่ไม่มี โอกาสได้ฟังธรรมบรรยายในครั้งนั้นๆ ต่อมามีการรวม ธรรมบรรยายทั้งสามตอนมาพิมพ์เป็นเล่มเดียวกัน และ พิมพ์ซ้ำกันอีกหลายครั้ง ข้าพเจ้าจึงได้มีโอกาสอ่านหนังสือ เล่มนี้ด้วย

The Venerable Chanmyay Sayadaw has been known to me since 1975, when I practiced meditation at the Mahasi Meditation Centre for a long retreat, and the Sayadaw was one of the four Nayaka Sayadaws guiding the Yogis. I was therefore lucky to have had the benefit of being guided by him through the course and although hard at first, it was a wonderful experience. Since then, his guidance and influence on me and my family has continued for many year until now.



ข้าพเจ้าได้มีโอกาสรู้จักพระอาจารย์เชมเย
สยาดอตั้งแต่ปี พ.ศ. ๒๕๑๘ เมื่อครั้งที่ข้าพเจ้าได้เข้า
ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานเป็นเวลานานที่สำนักวิปัสสนา
กรรมฐาน มหาสีสาสนยิตตา ท่านอาจารย์เป็นหนึ่งใน
คณะพระวิปัสสนาจารย์ที่สั่งสอนอบรมผู้ปฏิบัติธรรมใน
ขณะนั้น ข้าพเจ้าจึงโชคดีที่ได้มีโอกาสเป็นศิษย์ผู้หนึ่งของ
ท่านอาจารย์ตลอดการปฏิบัติในครั้งนั้น ซึ่งแม้จะยากยิ่ง
ในช่วงเริ่มแรกของการปฏิบัติ แต่ก็นับเป็นประสบการณ์
อันมีค่ามหาศาล จากวันนั้นเป็นต้นมา คำสั่งสอนแนะนำ
ของท่านได้มีผลต่อชีวิตของข้าพเจ้าและครอบครัวเสมอมา
จวบจนกระทั่งถึงปัจจุบัน

It was therefore with great joy that I had the good opportunity to translate some of his dhamma talks, in particular the above edition of the broadcasted dhamma talks which would allow foreign yogis to benefit from its contents. I enjoyed reading the book and discussing the talks with friends in Myanmar as well as English. I was therefore very happy to carry out the translation.



ข้าพเจ้าจึงรู้สึกเป็นเกียรติอย่างยิ่งที่ได้มีโอกาส
แปลธรรมบรรยายบางบทของพระอาจารย์ขึ้นเป็น
ภาษาอังกฤษ โดยเฉพาะอย่างยิ่งธรรมบรรยายชุดที่ได้
ออกอากาศทางวิทยุกระจายเสียงและได้รับการพิมพ์รวม
เล่มออกเผยแพร่ดังกล่าวแล้วนี้ ทั้งนี้ เพื่อช่วยอุปถัมภ์โยคี
ผู้ปฏิบัติธรรมชาวต่างชาติให้ได้เข้าใจเนื้อหาของธรรม
บรรยายเหล่านั้นด้วย ข้าพเจ้ารู้สึกเป็นสุขยิ่งยามที่ได้อ่าน
หนังสือและสนทนาธรรมแลกเปลี่ยนความเห็นกับบรรดา
เพื่อนสหธรรมิก ทั้งในภาษาพม่าและภาษาอังกฤษ ด้วย
เหตุนี้ จึงยินดียิ่งที่ได้มีโอกาสแปลธรรมบรรยายเหล่านี้

I felt humble that the Sayadaw had sufficient confidence in my capability to convey his vast knowledge and Dhamma correctly in my translations. I would also have the opportunity to repay at least a small portion of what he has done for me and my family. I only hope that I would be able to do justice to his excellent work.

I started on several of his short talks and felt more enjoyable in the translation of this book. The book had been a joy to read and even more enjoyable to translate, and I hope all who read it will enjoy it as I have. I would like to add that any deviation from the original is my whole responsibility due to my insufficient experience.

ข้าพเจ้ารู้สึกเป็นเกียรติอย่างสูงที่พระอาจารย์ เมตตาไว้วางใจให้แปลธรรมบรรยายอันลึกซึ้งด้วยความ รอบรู้ของท่าน ทั้งยังถือเป็นโอกาสที่จะได้ตอบแทนพระ คุณท่าน แม้เมื่อเทียบกับความเมตตาที่พระอาจารย์มีต่อ ข้าพเจ้าและครอบครัวเสมอมา ก็เป็นเพียงเศษเสี้ยวน้อย นิด ข้าพเจ้าเพียงได้แต่หวังว่า ตนจะมีความสามารถเพียง พอที่จะถ่ายทอดผลงานอันสูงส่งนี้ได้อย่างสมบูรณ์

ข้าพเจ้าเริ่มต้นด้วยการแปลธรรมบรรยายสั้นๆ ของพระอาจารย์หลายบท และเพลิดเพลินยิ่งขึ้นไปอีกเมื่อ ลงมือแปลหนังสือเล่มนี้ เพราะเป็นหนังสือที่อ่านเพลิน และเพลิดเพลินยิ่งขึ้นยามที่แปล ข้าพเจ้าจึงหวังอย่างยิ่งว่า ผู้อ่านจะรู้สึกเช่นเดียวกัน หากมีข้อผิดพลาดคลาดเคลื่อน ใดๆ ในการแปลหนังสือเล่มนี้ ข้าพเจ้าขอน้อมรับไว้แต่ เพียงผู้เดียวด้วยความอ่อนด้อยในประสบการณ์

I would like to thank some people who have been of help to me in my efforts at translation of the talks. Thanks is due to Dr. Han Tun, a classmate and Dhamma friend who read my earlier manuscripts and critiqued my presentations in English, and Sayadaw U Sunanda, Mahasi Sasana Yeiktha, who helped me with the Pali terms and final copy.

Finally, I would like to thank all responsible personelle at the Chanmyay Yeiktha Meditation Centre, who have helped in the production of this booklet.

Khin Kyi Kyi Chanmyay Yogi ข้าพเจ้าใคร่ขอบพระคุณทุกท่านที่ได้มีส่วน ช่วยเหลืออุปถัมภ์ให้การแปลธรรมบรรยายชุดนี้สำเร็จ ลุล่วงลงได้ด้วยดี ขอขอบพระคุณ ดร.ฮัน ตุน ผู้เป็นทั้ง เพื่อนร่วมชั้นเรียนและกัลยาณมิตรที่ได้ช่วยอ่านและ แนะนำการใช้ถ้อยคำในภาษาอังกฤษ พระอาจารย์ อู สุนันทะ สยาดอ แห่งสำนักกรรมฐาน มหาสี สาสนะ ยิต ตา ผู้อนุเคราะห์เรื่องศัพท์ภาษาบาลีและตลอดจนได้ กรุณาตรวจทานครั้งสุดท้าย

สุดท้ายนี้ ข้าพเจ้าขอขอบพระคุณคณะผู้ร่วมงาน ที่สำนักวิปัสสนากรรมฐาน เชมเย ยิตต้า ที่ได้ช่วยให้การ พิมพ์หนังสือเล่มนี้สำเร็จลงได้

> ชิ่น จี จี ศิษย์ของพระอาจารย์เชมเย สยาดอ

#### Dhamma Talks Broadcasted by the Venerable Chanmyay Sayadaw From The Burmese Broadcasting Service 1978, 1979, and 1980

Namo Tassa Bhagavato Arahato Sammā Sambuddhassa

#### Introduction

The Venerable Chanmyay Sayadaw at the invitation of the Department of Religious Affairs, broadcasted from the "the Burmese Broadcasting Service", a series of three *Dhamma* talks, starting October, 1978.

### ธรรมบรรยายโดยพระอาจารย์เชมเย สยาดอ

ออกอากาศทางวิทยุกระจายเสียง กรมประชาสัมพันธ์แห่งประเทศพม่า ปี พ.ศ. ๒๔๒๑, ๒๕๒๒ และ ๒๔๒๓

นะโม ตัสสะ ภควโต อะระหะโต สัมมา สัมพุทธัสสะ

บทน้ำ

พระอาจารย์เชมเย สยาดอ ได้แสดงธรรม บรรยาย ออกอากาศทางสถานีวิทยุกระจายเสียงของกรม ประชาสัมพันธ์แห่งประเทศพม่าไว้ทั้งสิ้น ๓ ตอน ตามคำ กราบอาราธนาของกรมการศาสนา โดยแสดงธรรมครั้ง แรกเมื่อเดือนตุลาคม พ.ศ. ๒๕๒๑ The first of the series was "Peace and Happiness through Right Understanding". This was followed in 1979, by "Realization, Abandonment, Experience, and Development".

\*[ This talk explains about the Four Noble Truths, e.g.

- ❖ the truth of suffering dukkha sacca,
- that of the cause of suffering sumudaya sacca.
- that of extinction of suffering nirodha sacca,
- that of path leading to end of suffering magga sacca

<sup>\*</sup> Comment by the translator

ในธรรมบรรยายชุดนี้ เรื่องแรกคือ "เห็นถูก เป็นสุขได้" ต่อมาในปี พ.ศ. ๒๕๒๒ ท่านจึงได้แสดง ธรรมเรื่องที่สอง คือ "รู้ ละ บรรลุ เจริญ"

- \* [ธรรมบรรยายบทนี้อธิบายเกี่ยวกับอริยสัจ๔ ความจริง ๔ ประการคือ
  - 💠 ความจริงว่าด้วย ทุกซ์ หรือ ทุกขอริยสัจ
  - ความจริงว่าด้วย เหตุแห่งทุกข์ หรือสมุทยสัจ
  - ความจริงว่าด้วย การดับทุกข์ หรือนิโรธสัจ
  - ความจริงว่าด้วย หนทางแห่งการดับทุกข์หรือ มรรคสัจ ]

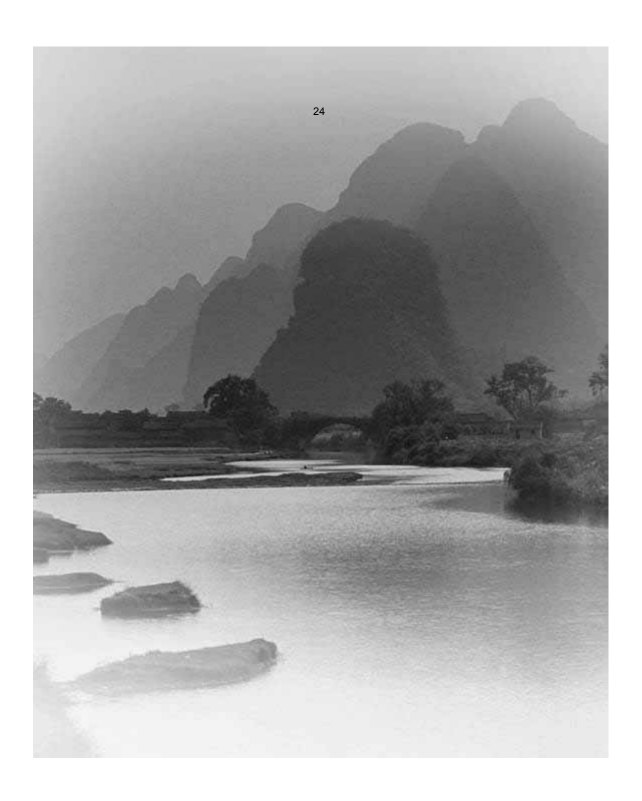
<sup>\*</sup> คำอธิบายของผู้แปลต้นฉบับภาษาอังกฤษ

Then in 1980, he broadcasted "How to Live in Peace and Happiness through the Buddhist Way of Life"

When it was decided to compile the *Dhamma* talks into a book, it seemed more appropriate to start with "How to Live in Peace and Happiness through the Buddhist Way of Life" and carry on with the other more serious topics. The compilation would enable readers to benefit from all three talks, to live in the way taught by the Buddha, to have the right knowledge and understanding about the Four Noble Truths, and with practice of mindful meditation, find the path leading to extinction of suffering and *nirodha sacca*.

และในปีพ.ศ. ๒๕๒๓ พระอาจารย์ได้บรรยาย เรื่องที่ ๓ ด้วยหัวข้อธรรม *"อยู่อย่างมีสุขตามพุทธวิถี"* 

เมื่อมีการจัดพิมพ์รวมเล่มธรรมบรรยายชุดนี้ ผู้จัดทำต่างมีความเห็นพ้องว่าน่าจะเรียงลำดับธรรม บรรยายเสียใหม่ โดยเริ่มต้นจาก "อยู่อย่างมีสุขตามพุทธ วิถี" แล้วจึงตามด้วยธรรมบรรยายอีกสองบทที่กล่าวถึงข้อ ธรรมที่ลึกซึ้งยิ่งขึ้น การจัดเรียงลำดับใหม่นี้ก็เพื่อเอื้อให้ ผู้อ่านได้ประโยชน์จากธรรมบรรยายทั้งสามบท จน สามารถดำเนินชีวิตตามแนวทางที่พระพุทธองค์ตรัสสอน และมีความรู้ความเข้าใจที่ถูกต้องเกี่ยวกับเรื่องอริยสัจ ๔ อีกทั้งเพื่อจะได้มีโอกาสก้าวไปสู่วิถีทางที่จะนำไปสู่ความ พันทุกซ์ คือ นิโรธสัจ ด้วยการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน อีกด้วย



# อยู่อย่างมีสุขตามพุทธวิถี

#### How to Live in Peace and Happiness through the Buddhist Way of Life

ิอส กันยายน พ.ศ. ๒๕๒๓ Broadcasted on 24th September 1980

นะโม ตัสสะ ภควโต อะระหะโต สัมมาสัมพุทธัสสะ Namo Tassa Bhagavato Arahato Sammā Sambuddhassa

# Peace and Happiness comes with Knowing How to Live

It is the wish of every human being, to live a life free from physical and mental suffering, and to enjoy peace and happiness. Although most people would like to have this wish, few people really know the way of life as taught by the Lord Buddha – *the Buddhist way*. Because they do not know how to live appropriately, many people are poor when they should not be poor, and others who could be rich, are not rich. If all are aware of the way of life as taught by Lord Buddha, and live in this way, there will definitely be less unhappy people, and more people enjoying peace and happiness in the world.

## สันติภาพและความสุข ได้มาจากการที่รู้ว่าเราควรใช้ชีวิตอย่างไร

มนุษย์ทุกคนล้วนปรารถนาที่จะมีชีวิตอยู่อย่าง
ปราศจากความทุกข์กาย ทุกข์ใจ และได้อิ่มเอมกับความ
สันติสุข แม้ว่าเกือบทุกคนจะปรารถนาเช่นนี้ แต่ก็มี
กัลยาณชนเพียงน้อยนิดเท่านั้นที่รู้ซึ้งในวิถีชีวิตที่พระพุทธ
องค์ได้ตรัสสอนไว้ ซึ่งก็คือ วิถีแห่งชาวพุทธ เมื่อไม่เข้าใจ
วิธีดำเนินชีวิตที่ถูกต้องเหมาะสม คนเป็นจำนวนมากจึงมี
ชีวิตอยู่อย่างยากไร้ลำเค็ญ ทั้งๆ ที่ไม่น่าจะต้องลำเค็ญ
เช่นนั้น และบางคนที่น่าจะร่ำรวย แต่ก็กลับไม่ร่ำรวยหรือ
สุขสบายดังที่ควรจะเป็น หากเพียงแต่คนเหล่านี้จะได้
ตระหนักถึงวิถีการดำเนินชีวิตตามแนวที่พระพุทธองค์ตรัส
สอนไว้ และใช้ชีวิตตามพุทธวิถี โลกก็จะมีคนที่ต้องทน
ทุกข์น้อยลง และมีคนที่ประสบความสันติสุขเพิ่มมากขึ้น

According to Buddha's teaching on *dukkha sacca* (the truth of suffering), all beings are made up of *Nāma* and *Rūpa*, aggregates of mind and matter, which in truth are aggregates of suffering – *dukkha*. However, before we are able to remove *dukkha* entirely, and enjoy peace and happiness, there are ways to reduce physical and mental suffering to a degree which would make life more pleasant. One only need to be aware of this, and try to live in this way.



ดังพระพุทธดำรัสเรื่องทุกชสัจ (ความจริงว่าด้วย ทุกซ์) ชีวิตทั้งหมดประกอบรวมกันขึ้นมาด้วยนามและรูป อันเป็นองค์ประกอบของกายและใจ ซึ่งโดยแท้จริงแล้ว ก็ คือการประกอบกันขึ้นมาของทุกข์นั่นเอง อย่างไรก็ตาม ก่อนที่เราจะสามารถกำจัดทุกข์ได้อย่างสิ้นเชิง จนมีชีวิตที่ สงบและพบกับสันติสุขได้ ก็ยังมีอีกหลายวิธีที่พอจะช่วยให้ เราค่อยๆ ลดละความทุกข์กายและทุกข์ใจ จนชีวิตเป็นสุข ขึ้นมาได้ในระดับหนึ่ง เพียงแต่เราจะต้องให้ความใส่ใจใน ธรรมข้อหนึ่งและพยายามประคองชีวิตให้อยู่ในวิถีแห่ง ธรรมนี้



# Contentment, A Way to Sustained Peace and Happiness

The first way to peace and happiness, is to develop contentment. Even when one is trying to make a living to satisfy the basic necessities of life, one needs satisfaction and contentment to be happy. "Santutthi Paramamdhanam" (Pali) i.e. not allowing "Lobha" (greed or desire for more than what one can obtain), to get out of control. If one can accept and learn to live within our means, there will be contentment, and a certain degree of happiness.



### ความสันโดษพอเพียง คือวิถีความสันติสุขที่ยั่งยืน

วิธีแรกที่จะพาเราไปสู่ความสันติสุขได้ ก็คือการ ฝึกตนให้พอใจในสิ่งที่ตนมีอยู่หรือความสันโดษพอเพียง นั่นเอง แม้ว่าเราจะต้องพากเพียรพยายามทำมาหาเลี้ยง ชีพตามความจำเป็นพื้นฐานของชีวิต เราก็ยังต้องมีความ ยินดีพอใจและพอเพียงเพื่อจะมีความสุขได้ "สนฺตุฎฺริ ปรมํ ธนํ" ในภาษาบาลีหมายความว่า ไม่พึงปล่อยให้ โลภะ (ความทะยานอยากหรือความปรารถนาเกินกว่าที่ ตนจะสามารถหาได้) เข้าครอบงำจนไม่สามารถควบคุม ได้ หากเราเพียงแค่ยอมรับความจริงและเรียนรู้ที่จะ ดำรงชีวิตอยู่ภายใต้ขอบเขตของความพอดี เมื่อนั้นเราก็จะ เกิดความพอเพียง และมีความสุขได้พอควรตามอัตภาพ

However, desire is often unlimited, and if one allows greed to proceed unchecked, there will always be desire for more, and there will never be satisfaction, contentment or happiness. It must be emphasized that this does not mean that one must be satisfied without any effort to do better, i.e. lack of ambition, but only that one should try to be content with what one has been able to achieve, when one has tried his best.

\*[Here Sayadaw emphasizes the difference between lack of ambition, and contentment after one has tried his best.]



อย่างไรก็ตาม โลภะหรือความทะยานอยากของ
มนุษย์นั้นมักไม่มีขอบเขต หากเราปล่อยให้ความ
ปรารถนาอยากมีอยากได้ของเราเกิดขึ้นโดยไม่ใส่ใจ
ระมัดระวังแล้ว ความทะยานอยากนั้นก็จะเพิ่มมากขึ้น
เรื่อยๆ อย่างไร้การควบคุม เมื่อนั้น ความพึงพอใจ
ความพอเพียง และความสุขย่อมไม่มีทางเกิดขึ้นได้เลย
แต่ทั้งนี้ก็ไม่ได้หมายความว่า เราจะต้องพึงพอใจแต่เฉพาะ
สิ่งที่มี จนนิ่งดูดาย ไม่ขวนขวายทำชีวิตให้ดีขึ้นกว่าเดิม
คือ ไม่มีความกระตือรือรันหรือความมุ่งมั่นใดๆทั้งสิ้น ที่
ถูกต้องแล้ว เราควรพอใจในสิ่งที่เราพึงมีพึงได้ตามสถานะ
เมื่อเราได้พากเพียรพยายามอย่างดีที่สุดแล้วเท่านั้น

\*[ ในที่นี้ พระอาจารย์เน้นถึงความแตกต่างระหว่าง การขาดความมุ่งมั่นกระตือรือรัน กับ ความพึงพอใจในสิ่ง ที่ตนมี เมื่อได้พยายามเต็มความสามารถแล้ว ] Man, throughout life, must make a living, and cannot be entirely free from *Lobha*, and his desire to make a good living can vary according to circumstances. However, this *Lobha* should be within reasonable limits, and should not exceed this limit. If one can learn to control excessive desire and be content with what can be obtained, there will be happiness.

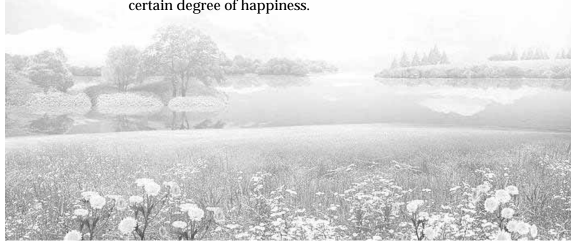
For example, suppose a person earns  $K\ 10/-$  a month for a living. He cannot possibly be satisfied, as this is not enough to feed his family, and he would have to make extra effort to make more money.



คนเราต้องดิ้นรนหาเลี้ยงชีพอยู่ตลอดทั้งชีวิต จึงไม่มีใครรอดพันจาก*โลกะ*ได้อย่างแท้จริง ความดิ้นรน ทะยานอยากที่จะมีชีวิตความเป็นอยู่ที่ดีก็แตกต่างกันไป ตามสถานการณ์ของแต่ละบุคคล อย่างไรก็ตาม คนเราก็ ควรจะจำกัดขอบเขต*ความโลก*นี้ไว้ อย่าให้ล่วงล้ำออกไป เกินความเหมาะสมได้ หากเพียงแต่เราจะเริ่มเรียนรู้ที่จะ ควบคุมความทะยานอยากไว้ มิให้มากเกินความพอดี และพยายามพึงพอใจในสิ่งที่เราทำได้หาได้ เพียงเท่านี้เรา ก็พบกับความสุขได้แล้ว

ขอยกตัวอย่าง เช่น หากบุคคลผู้หนึ่งมีรายได้ เดือนละ ๑๐ จ๊าต เขาย่อมไม่มีทางจะพอใจกับเงินเดือน อันน้อยนิดนี้ เพราะเงินจำนวนนี้ไม่เพียงพอจะเลี้ยงดู ครอบครัวได้ เขาจึงต้องดิ้นรนพยายามที่จะหาเงินให้ได้ มากกว่านี้ Suppose with his physical and mental capacity, he has tried his best and he was able to make K 100/-. If he accepts this as the best he can do, and be content, he will be happy.

On the other hand if he is not satisfied with this, and wish for more – K 500, or K 1000, he will be unhappy. If this *Lobha* or greed is left unchecked, it can lead to other unwholesome thoughts – *Dosa* (hate/anger), *Māna* (conceit), *Issā* (envy), and *Macchariya* (avarice), all of which can result in dissatisfaction and unhappiness. Therefore, if one can be content with one's achievement and control *Lobha*, one can enjoy a certain degree of happiness.



สมมุติว่าเขาพากเพียรเต็มที่ด้วยความสามารถ ทั้งทางกายและทางใจ จนหาเงินยังชีพได้เพิ่มขึ้นเป็น ๑๐๐ จ๊าต ถ้าเขายอมรับความจริงว่า นี่คือที่สุดที่เขาทำได้ แล้ว และพึงพอใจกับความสำเร็จนี้ เขาย่อมจะเป็นสุข

ในทางกลับกัน หากยังไม่พอใจและอยากจะมี เงินมากกว่านี้สัก ๕๐๐ จ๊าตหรือ ๑,๐๐๐ จ๊าต เขาย่อมจะ ไม่มีความสุข หากเราปล่อยให้โลภะหรือความทะยาน อยากนี้เกิดขึ้นโดยไม่ระมัดระวัง มันจะพาความคิดอกุศล อื่นๆ ตามมาได้อีก ทั้งโทสะ(ความโกรธเกลียด ไม่พอใจ) มานะ(ความเย่อหยิ่งถือตน) อิสสา(ความริษยา) และ มัจฉริยะ(ความตระหนี่ถี่เหนียว) ซึ่งล้วนนำไปสู่ความไม่ พึงพอใจในสิ่งที่ตนมีและไร้ความสุข ดังนั้น เพียงเราพึง พอใจในสิ่งที่เราทำได้หรือสันโดษพอเพียง และควบคุม โลภะให้อยู่ในขอบเขต เราก็จะเป็นสุขได้ในระดับหนึ่งแล้ว

# Contentment that is Compatible With the Situation

Although, contentment is desirable, the degree of contentment is often influenced by place, time, and circumstances in the existing situation. An example is shown in one of the *Jātakas* (religious stories about occurrences usually during the time of the Buddha). It tells about two kings who had decided to leave their kingdoms and live in the forest as hermits.

### ความสันโดษพอเพียง ที่ปรับเปลี่ยนไปได้ตามสถานการณ์

แม้ว่าความพอใจในสิ่งที่ตนมีจะเป็นสิ่งพึง ปรารถนา แต่ระดับขั้นของความพอใจในสันโดษนี้ ก็ขึ้นอยู่ กับสถานที่ กาลเวลา และสถานการณ์แวดล้อมในแต่ละ ขณะนั้นด้วย ตัวอย่างนี้มีปรากฏในชาดกเรื่องหนึ่ง (ชาดก คือเรื่องราวที่เกิดขึ้นในพุทธกาลเป็นส่วนใหญ่) ชาดกเรื่อง นี้กล่าวถึงกษัตริย์สองพระองค์ที่ได้สละราชบัลลังก์ ออก ผนวชเป็นฤาษี เพื่อแสวงหาโมกษธรรมในป่า One hermit "Videha" was King of the "Kingdom of Videharājja", and the other hermit "Gandhāra", was King of the "Kingdom of Gandharājja". The two kings having left their kingdoms, lived together as hermits in the same forest, practicing meditation, and sharing whatever food they had gathered for the day. They were contented, and were very happy living in this way.

One day, after their morning "soon" (meal) there was some salt left over, and the hermit *Videha* decided to save and keep it for later need. The next day, when the two hermits were having their "soon" again, and the food needed salt, the hermit *Videha* went and got the salt that he had put away the day before, and gave it to *Gandhāra*.

กษัตริย์พระองค์หนึ่งทรงพระนามว่า วิเทหะ ผู้ เคยครองนครวิเทหราช อีกพระองค์หนึ่งทรงพระนามว่า คันธาระ ผู้เคยครองนครคันธารราช ฤาษีทั้งสองได้ละทิ้ง นครของตน ไปเจริญสมณธรรมในป่าแห่งเดียวกัน ทั้งคู่ ต่างเจริญสมาธิภาวนาและแบ่งปันอาหารที่ต่างหามาได้ ในแต่ละวัน โดยต่างก็พึงพอใจในสันโดษและเป็นสุขกับวิถี ชีวิตที่ตนมีในขณะนั้น

วันหนึ่ง หลังอาหารเช้าผ่านพ้นไปแล้ว มีเกลือ เหลืออยู่จำนวนหนึ่ง ฤาษี**วิเทหะ**ได้ตัดสินใจที่จะเก็บเกลือ นั้นไว้ใช้บริโภคในวันต่อๆไป ครั้นถึงวันรุ่งขึ้น ในขณะที่ ทั้งคู่กำลังรับประทานอาหารเช้าอยู่ อาหารนั้นขาดรสเค็ม ฤาษี**วิเทหะ**จึงเข้าไปหยิบเกลือที่เก็บไว้ออกมา และยื่น ให้แก่ฤาษี**คันธาระ** 

The hermit *Gandhāra* asked *Videha* from where he had got the salt, and when told that it was the salt which he saved from the previous day, *Gandhāra* angrily reprimanded his friend saying "How can you act in this way? You have given up your kingdom "*Videharājja*" of 300 *yojanas* (each *yojana* is about 7 miles), your throne, luxury and wealth, to become a hermit. Now that you are a hermit, you are still attached to the bit of salt to satisfy some future desire. Not being satisfied with what you have, is not appropriate for a hermit like you".

Now let us consider the above situation from different points of view – that of a hermit and of a monarch.

เมื่อฤาษีคันธาระเห็นดังนั้น จึงถามฤาษีวิเทหะ ว่าได้เกลือมาจากที่ใด เมื่อทราบว่าเป็นเกลือที่ฤาษีวิเทหะ เก็บไว้จากที่เหลือวันก่อน ฤาษีคันธาระก็กล่าวบริภาษ สหายของตนอย่างโกรธเคืองว่า "ท่านทำเช่นนี้ได้อย่างไร ท่านได้สละแล้วซึ่งนครวิเทหราชที่กว้างใหญ่ไพศาลถึง ๓๐๐ โยชน์ (หนึ่งโยชน์มี ๗ ไมล์) ท่านสละราชบัลลังก์ อันหรูหราและอุดมสมบูรณ์ด้วยโภคทรัพย์ เพื่อออกบวช เป็นฤาษี แม้ขณะนี้ท่านก็ยังถือเพศพรหมจรรย์อยู่ ใยท่าน จึงยึดติดอยู่เพียงแค่เกลือหยิบมือเดียวเพื่อจะสนองตัณหา ของท่าน การไม่ยินดีในสิ่งที่ตนมีหาใช่หนทางอันฤาษีเช่น ท่านควรประพฤติเลย"

เรามาลองพิจารณาสถานการณ์ที่ต่างแง่ต่างมุม ในชาดกเรื่องนี้ ระหว่างความเป็นฤาษี และความเป็น กษัตริย์ผู้ครองนคร ว่าแตกต่างกันอย่างไร

#### Contentment as viewed by a Hermit

In the above episode, from the point of view of a hermit, the attitude of Gandhāra is understandable. He had pointed out to Videha, that having given up even his kingdom, riches etc. to be a hermit, he should be content with what he can collect from his daily rounds, and do without the salt. He would then experience "Isi-Sukha", the happiness that goes with being a hermit. However, if he has been saving the salt which he might need in future, with the extra work and worry involved, it shows he is still attached to small things and lacks contentment which is unbecoming of a hermit. Therefore, Gandhāra means that if Videha has decided to be a hermit, he should be content with what he has, including food which need salt.

### ความสันโดษพอเพียงในฐานะของฤาษี

หากมองในแง่ของความเป็นฤาษี มุมมองของ
ท่านคันธาระอาจจะถูกต้อง ท่านได้ชี้ให้ฤาษีวิเทหะเห็นว่า
เมื่อได้สละเสียซึ่งราชบัลลังก์และความร่ำรวยพรั่งพร้อม
ของตน เพื่อประพฤติพรหมจรรย์ ก็ควรจะยินดีพอใจกับ
อาหารที่บิณฑบาตมาได้ในแต่ละวัน และมีชีวิตอยู่ได้โดยไม่
ต้องมีเกลือ จึงจะได้พบกับความสุขของการออกบวชเป็น
ฤาษี หรือ อิสิสุขะ แต่เมื่อท่านกลับเก็บสะสมเกลือไว้ใช้
ในคราวจำเป็น ซึ่งใช้ทั้งความพยายามทางกายที่จะเก็บ
รักษาและความกังวลทางใจ ก็แสดงว่าท่านยังคงยึดติดแม้
ในสิ่งเล็กน้อยและขาดความสันโดษลงเช่นนี้ ย่อมไม่เป็น
การควรต่อเพศฤาษีของตนเลย ที่ท่านคันธาระหมายถึงก็
คือ เมื่อท่านวิเทหะออกบวชเป็นฤาษีแล้ว ก็ควรยินดีพอใจ
ในสิ่งที่ตนมี รวมไปถึงอาหารที่แม้จะขาดรสเค็มนั้นด้วย

### Contentment as viewed by a Monarch

However, if one thinks of Videha, as a

monarch and not as a hermit, one would expect a different attitude towards contentment. He must be content with the countries within his kingdom, and not wish to own countries belonging to other monarchs. He must be content with the way of life, food, and luxury befitting a monarch, but not wish for more. He should be content and be able to control excessive desires and actions.

## ความสันโดษพอเพียงในฐานะของกษัตริย์

อย่างไรก็ตาม หากเรามองท่าน**วิเทหะ**ในฐานะของฤาษี เราก็จะมีมุมมองของ ความสันโดษที่ต่างออกไป กล่าวคือ พระองค์ย่อมควรจะมี ความยินดีพอใจแต่เฉพาะแว่นแคว้นในอาณาจักรของ พระองค์เอง โดยไม่หวังจะครอบครองแว่นแคว้นในดินแดนของกษัตริย์พระองค์อื่น พระองค์ควรจะยินดีพอใจในวิถี ชีวิต เครื่องเสวย ตลอดจนความหรูหราตามสถานะแห่ง กษัตริย์ของพระองค์ โดยไม่หวังจะครอบครองมากไปกว่านั้น พระองค์ควรจะพึงพอใจหรือมีความสันโดษในราช สมบัติแห่งตน และควบคุมความทะยานอยากตลอดจนการกระทำของพระองค์ไว้ ให้อยู่ในขอบเขตอันควร

However as a king, his attitude toward things, even food will be different from that of a hermit. He is responsible for the welfare and character of his people. He might consider wastage and destruction as undesirable in either himself or his subjects. He might even enforce laws to prevent such behavior. As such, saving the extra salt and preventing wastage could come as a force of habit, setting a good example for his people.

These examples illustrate that level of contentment will vary with place, time and circumstances, and status in life. The important fact, is the ability to adapt to the existing situation, and to be content with what one can have. If everyone can develop this habit, they will be able to find happiness and contentment in any situation in life.

แต่ในฐานะกษัตริย์ มุมมองต่อสิ่งต่างๆ แม้แต่ อาหาร ก็ย่อมต่างไปจากมุมมองของฤาษี กษัตริย์ต้องดูแล รับผิดชอบต่อความสงบสุขของอาณาประชาราษฏร์ พระองค์ย่อมคำนึงว่าการใช้วัสดุไปอย่างสิ้นเปลืองเป็น ความเสียหายที่ไม่ควรปล่อยให้เกิดขึ้น ทั้งโดยพระองค์เอง และในแว่นแควัน พระองค์อาจถึงกับตรากฏขึ้นเพื่อป้องกัน ความฟุ่มเฟือยแบบนั้น การเก็บออมเกลือที่เหลือใช้เพื่อ ป้องกันการขาดแคลน อาจมาจากความเคยชินที่พระองค์ ต้องทรงประพฤติตนเป็นเยี่ยงอย่างแก่ประชาชนก็เป็นได้

ตัวอย่างในชาดกนี้แสดงให้เห็นความสันโดษ พอเพียงที่แตกต่างกันไปตามสถานที่ เวลา สถานการณ์ และสถานะทางสังคม สิ่งสำคัญก็คือความสามารถปรับใช้ ให้เหมาะสมกับสถานการณ์จริง และพึงพอใจในสิ่งที่ตนพึง มีพึงได้ หากผู้ใดนำธรรมนี้ไปใช้ในชีวิต ก็จะเป็นสุขกับ ความพอเพียงได้ในทุกสถานการณ์ของชีวิต

# Living for the Present, a Way to Happiness

Another way of living to have peace and happiness is :

- ❖ Not to think about the past with regrets.
- ❖ Not to have too much expectations for the future.
- Concentrate on making the most of the present.

In short, living appropriately in the present is most likely to bring contentment and happiness.

All human beings have passed through life's journey in the past, and still have the future ahead of them. At the present time, they are on the path of the present.

# การอยู่กับปัจจุบัน...หนึ่งในวิถีสู่ความสุข

อีกวิธีหนึ่งที่จะนำความสันติสุขมาสู่ชีวิตก็คือ

- ไม่พึงคำนึงถึงอดีตด้วยความเศร้าหมอง
- ไม่พึงคาดหวังกับอนาคตมากจนเกินไป
- 💠 พึงใส่ใจกับการทำปัจจุบันให้ดีที่สุด

กล่าวโดยสรุป การดำรงชีวิตอยู่กับปัจจุบันอย่าง เหมาะสม เป็นหนทางหนึ่งที่จะก่อให้เกิดความพึงพอใจใน สิ่งที่ตนมีและความสุขในชีวิต

มนุษย์ทุกคนได้ดำเนินชีวิตผ่านอดีตมาแล้วและ ยังมือนาคตรอคอยอยู่เบื้องหน้า แต่ในปัจจุบันขณะเท่านั้น ที่เรากำลังดำรงชีวิตอยู่จริง ๆ For the majority of people, memory of journey through the past may be full of thorns, hurdles, etc. and they may also remember periods of unhappiness. In the same way, the journey into the future will be uncertain, with no guarantee that life will be smooth. When one thinks into the past, one is likely to remember the unhappy events more than one remembers the happy ones. When one speculates on the future with great expectations, even with the most carefully made plans, there is no guarantee that things will turn out as expected. Worrying about this will make one unhappy. It is worse, if the future is unknown, and worrying about what will happen can make a person very unhappy.

สำหรับคนส่วนใหญ่ ความทรงจำถึงอดีตอาจเต็ม
ไปด้วยความขมขึ้นและขวากหนาม แล้วก็มักจะฝังใจจำแต่
อดีตที่ขึ้นขมนั้น ขณะเดียวกัน หนทางในอนาคตก็ยังไม่
แน่นอน ปราศจากความมั่นใจว่าชีวิตจะราบรื่น เมื่อหวน
คิดถึงอดีต คนเรามักจะจดจำแต่เฉพาะช่วงเวลาที่ขมขึ้น
เป็นทุกข์มากกว่าจะคิดถึงช่วงเวลาแห่งความสุข และเมื่อ
คาดหวังถึงอนาคต คนเราก็มักวาดฝันอันยิ่งใหญ่ ถึงแม้จะ
วางแผนอนาคตไว้อย่างรอบคอบปานใด ก็ไม่มีทางที่ใคร
จะรับประกันได้ว่า ทุกอย่างจะเป็นไปตรงตามแผนการ
ทั้งหมด ความกังวลกับสิ่งเหล่านี้ย่อมนำทุกข์มาให้ ซ้ำร้าย
เมื่ออนาคตยังมาไม่ถึง ไม่มีอะไรที่ชัดเจน ความกังวลอยู่
กับสิ่งที่ไม่มีทางรู้ได้ย่อมก่อให้เกิดทุกข์

# Think about Making the Best out of the Present Situation

We can now ask ourselves, whether the present journey through life has been free from problems. Judging from the natural process of *Loka* (life), it is most likely that for majority of the people, life's journey will not have been free from problems. Even if life has not been trouble-free, one cannot refuse to face the existing problems, and dismiss bad situations. Therefore, one must try to face the immediate problems with your capability, courage and perseverance, and work with what is available to get the best possible results.



## พึ่งใส่ใจกับการทำปัจจุบันให้ดีที่สุด

เราอาจจะถามตัวเองก็ได้ว่า การดำเนินชีวิตใน
ปัจจุบันนี้ของเราปลอดโปร่งจากอุปสรรคและปัญหาใดๆ
หรือไม่ หากเราพิจารณากระบวนการตามธรรมชาติของ
โลก(ชีวิต)แล้ว เราก็จะพบว่าคนส่วนมากมีชีวิตที่เต็มไป
ด้วยปัญหา เมื่อชีวิตประกอบด้วยปัญหา เราย่อมไม่มีทาง
จะหลีกเลี่ยงการเผชิญหน้ากับปัญหา หรือหลีกเลี่ยง
สถานการณ์ที่เลวร้ายได้ ด้วยเหตุนี้เอง เราจึงควรพยายาม
จัดการกับปัญหาที่ต้องเผชิญอย่างเต็มความสามารถ ด้วย
ความกล้าหาญ และด้วยความพากเพียรอดทน อีกทั้ง
พยายามที่จะใช้ประโยชน์จากสิ่งที่เรามีอยู่ เพื่อให้ปัญหา
นั้นลุล่วงไปได้อย่างดีที่สุด



Facing problems with this wise attitude will show that no matter how difficult the problem, one can always find an area that can be made better, even if the problem is not entirely solved. Conditioning of the mind that there is something good even in bad situations, will often make the situation seem better, and help one to tolerate it.

This in Pali is "yoniso manasikāra" – adoption of a right attitude towards realities. This thought process will allow one to look on the good side of things, with an attitude that will make one feel better. This, to some extent, will help to make the situation more tolerable and make one happier.



การรู้จักเผชิญปัญหาด้วยท่าที่ที่ชาญฉลาดเช่นนี้ ไม่ว่าปัญหานั้นจะวิกฤติขนาดไหน เราก็สามารถจะแก้ไข ปรับปรุงให้ดีขึ้นได้ ถึงแม้ว่าจะไม่สามารถแก้ไขปัญหาได้ ทั้งหมดก็ตาม การวางใจว่าในสถานการณ์ที่เลวร้ายย่อมยัง มีสิ่งดีๆ ปะปนอยู่ จะช่วยให้สถานการณ์ดูดีขึ้นได้ และช่วย ให้เราอดทนฝ่าฟันอุปสรรคนั้นไปได้ด้วยดี

ธรรมนี้ในภาษาบาลีเรียกว่า โยนิโสมนสิการ
คือ การวางใจโดยแยบคาย หมายถึง การมองความเป็น
จริงที่เกิดขึ้นอย่างถูกต้อง กระบวนการของความคิดแบบนี้
จะช่วยให้เรารู้จักมองเห็นด้านดีของสรรพสิ่ง อันจะช่วยให้
เรารู้สึกเป็นสุขยิ่งขึ้น ความคิดหรือมุมมองโลกแบบนี้จะ
ช่วยให้เราอดทนต่อสถานการณ์ต่างๆ ได้ดีขึ้น และเป็นสุข
มากขึ้น



### A Youthful Experience of "Yoniso Manasikāra"

[ The Sayadaw gave a short anecdote about an event in his youth to illustrate this.]

He said: "When I was about 8 years old, I wanted very much to join the older boys to fetch water. My mother gave me a suitable earthen-ware water-pot so that I can join the others. One day, I lifted the pot full of water by the brim. The fragile rim broke, and cam away in my hand. At the time, breaking my favorite pot should have made me very unhappy, but instead I said something that immediately came into my mind. "Oh well, the pot broke, but now I have a kayut" ("kayut" is a small ring-like article on which round bottom, earthenware pots are placed to prevent damage to the bottom.)

### ประสบการณ์เรื่องโยนิโสมนสิการในวัยเด็ก

[พระอาจารย์ได้อธิบายเรื่องในวัยเด็กของท่าน เรื่องหนึ่งเพื่อเป็นตัวอย่าง]

ท่านเล่าว่า: เมื่อครั้งที่อาตมาอายุ ๘ ขวบอาตมาดิ้นรนอย่างยิ่งที่จะไปตักน้ำกับเพื่อนๆ ที่โตกว่า แม่ของอาตมาจึงหาหม้อน้ำดินเผาใบย่อมๆ พอเหมาะกับเด็กอย่างอาตมาให้ใบหนึ่ง จะได้ไปตักน้ำกับเด็กอื่นๆ ได้ วันหนึ่งขณะที่อาตมากำลังหิ้วขอบปากหม้อที่มีน้ำเต็มเปี่ยมขึ้นมา ปากหม้อซึ่งบอบบางนั้นก็แตกหลุดติดมือออกมาการที่หม้อน้ำใบโปรดของอาตมาแตกไปแบบนั้นน่าจะทำให้อาตมาโกรธ แต่แทนที่จะโกรธ อาตมากลับพูดประโยคหนึ่งที่ผุดขึ้นมาในใจตอนนั้นว่า "อ้อ ดีเหมือนกัน หม้อน้ำแตก แต่เราได้กะยุตอันหนึ่งแทน" (กะยุต คือ วงกลมเล็กๆ ที่ใช้รองกันหม้อดินเผาเพื่อป้องกันกันหม้อเสียหายไทยเรียกว่า เทริด)

This is the verbal expression of what had occurred in my mind, and was an example of thinking and making the best of a bad situation – "yoniso manasikāra". At the time I was not aware of this mental attitude, but it became apparent later, on studying the *Dhamma*, that I had indeed experienced "yoniso manasikāra" at that moment in my life.



คำพูดนี้คือตัวอย่างของความคิดที่เกิดขึ้นในใจ ของอาตมา ซึ่งเป็นผลของการใช้โยนิโสมนสิการ มองใน ด้านดียามที่ต้องเผชิญกับสถานการณ์ที่เลวร้าย ในตอน นั้นอาตมายังไม่ได้เข้าใจกระบวนการของความนึกคิดแบบ นี้ จนกระทั่งได้มาศึกษาเล่าเรียนธรรมะในภายหลัง จึง เกิดความเข้าใจชัดเจนขึ้นมาว่า อาตมาเองก็เคยมี ประสบการณ์ของการโน้มเอาโยนิโสมนสิการมาใช้ในชีวิต จริงๆ มาแล้วในครั้งนั้น



#### Practical Experience of the Hermit Temiya

"Jātaka Temiya", is the story of a king's son Prince "Temi", who would not speak since birth. Ashamed, the King ordered "Su-nan-da", driver of the royal carriages to take the prince outside the city and kill him. Reaching outside the city, Prince "Temi" saw the driver digging a grave to bury him. He considered that it was now time to show that he could speak. He approached the driver and told him to return and tell his parents. He then entered the forest, dressed as a hermit, and practiced meditation.

## ประสบการณ์จากชาดกเรื่องฤๅษีเตมีย์ใช้

ชาดกเรื่องเตมีย์ เป็นเรื่องของพระโอรสกษัตริย์ พระองค์หนึ่ง ทรงพระนามว่า เตมีย์ เจ้าชายผู้นี้ไม่เคย ตรัสถ้อยคำใดๆ เลยตั้งแต่ประสูตรมา พระบิดาจึงทรง รู้สึกอับอายที่มีพระโอรสใบ้ ถึงกับมีรับสั่งให้สารถีราชรถผู้ หนึ่งนามว่า สุนันทะ นำพระโอรสออกไปจากพระนคร แล้วให้ประหารเสีย เมื่อออกมาภายนอกพระนครแล้ว เจ้าชายเตมีย์ทอดพระเนตรเห็นสารถีนั้นกำลังขุดหลุมจะ ฝังพระองค์ จึงทรงพิจารณาว่า ถึงเวลาแล้วที่พระองค์ จะต้องแสดงให้ผู้อื่นเห็นว่าพระองค์มิได้ทรงเป็นใบ้ จึง เสด็จเข้าไปตรัสกับสารถีให้เดินทางกลับไปเสียเถิด แล้วให้ กราบทูลความจริงเรื่องนี้กับพระราชบิดาและพระราช มารดาด้วย ส่วนพระองค์เองก็เสด็จต่อเข้าไปยังป่าลึก ผนวชเป็นฤๅษี แล้วเจริญสมาธิในป่านั้น

Four days later, the royal parents came into the forest to visit their son. They saw "Temiya", wearing rough, hermit's robe, outside his small dwelling place, with roof of leaves. The parents were served the prince's usual meal of fruits and edible leaves. The King and Queen saw the simple food, rugged way of living, and the youthful, fresh face of the young hermit and could not understand why their son looked so healthy. They asked, "Dear son, after eating only rough, non-nourishing food, why is your face fresh, clear and bright?" The young hermit's answer is worthy of notice.

ส่วันต่อมา พระราชบิดาและพระราชมารดาของ พระองค์ได้เสด็จเข้ามายังป่านั้นเพื่อพบพระโอรส ทั้งสอง พระองค์ได้พบเจ้าชาย*เตมีย์*ในชุดฤๅษี ที่ทรงผ้าหยาบๆ ประทับอยู่หน้ากระท่อมเล็กๆ ที่มุงด้วยใบไม้ ฤๅษีเตมีย์ได้ นำผักสดและผลไม้ซึ่งเป็นอาหารที่ฤๅษีพอจะหาได้ในป่า ออกมาถวายแด่พระราชบิดาพระราชมารดา ทั้งสอง พระองค์ทรงพิจารณาทั้งอาหารและวิถีชีวิตอันเรียบง่าย ของพระฤๅษี แล้วกลับไม่เข้าพระทัยว่า เหตุใดใบหน้าของ ฤาษีกลับอิ่มเอิบด้วยความสุขและแสดงถึงสุขภาพ พลานามัยที่สมบูรณ์ ทั้งสองพระองค์จึงตรัสถามว่า "ลูก รัก เหตุใดหลังจากเสวยอาหารที่ขาดความประณีตและไม่ มีประโยชน์เช่นนี้ ลูกกลับมีใบหน้าอิ่มเอิบ เปี่ยมด้วย ความสุข สดชื่น และผ่องใสเช่นนี้เล่า" คำตอบของฤาษี เตมีย์นั้นควรแก่การจดจำเป็นอย่างยิ่ง

In Pali:

Atitam nānusocāmi nappa jappāmanāgatam Paccuppannena yāpemi; tena vanno pasidati

Meaning:

"I have not thought about the past with worry or sorrow, and I have not thought about the future with desire, longing and expectations. I only contemplate living in the present and adapting to the present situation. That is why my body is healthy and my countenance is clear and bright." The young hermit living as he does, is looking fresh, and healthy because of his right attitude and adapting to the present situation.

ฤๅษีเตมีย์ได้ทูลตอบเป็นภาษาบาลีว่า

### อตีต์ นานุโสจามิ นปฺปชปฺปามนาคต์ ปจจุปฺปนฺเนน ยาเปมิ เตน วณฺโณ ปสีทติ.

แปลว่า :

"ข้าพระองค์ไม่เคยนึกถึงเรื่องราวในอดีตด้วย ความกังวลเศร้าสลดหรือทุกข์ร้อนอันใด และไม่เคยนึกถึง อนาคตด้วยความคาดหวัง ไขว่คว้าทะยานอยาก หรือรอ คอย ข้าพระองค์เพียงดำรงชีวิตอยู่กับปัจจุบันขณะ แล้ว ปรับตัวให้เข้ากับสถานการณ์ขณะนั้น ด้วยเหตุนี้ ร่างกาย ของข้าพระองค์จึงมีสุขภาพพลานามัยสมบูรณ์ดี ใบหน้าจึง ผ่องใส อิ่มเอิบ" ฤาษีเตมีย์ดำรงชีวิตตามวิถีทางดังกล่าวนี้ ด้วยโยนิโสมนสิการ มีมุมมองชีวิตที่ถูกต้อง แล้วปรับตัวให้ เข้ากับสถานการณ์ได้ดี จึงดูสดชื่น ผ่องใส และแข็งแรง

### Foolish People – Cannot Think Thus Therefore, Looks Unhealthy

The young hermit continued to add in Pali:

Anagatappajappāya; atitassānusocanā Etena bālā sussanti; nalova : harito luto

*Meaning*: "Foolish people are unable to live in the present. They think of the past with worry / regret, and future with longing and desire. Therefore, they look unhealthy".

## ผู้มีได้อบรม ไม่สามารถคิดเช่นนั้นได้ จึงไร้ความสุข

ฤาษีเตมีย์ได้กล่าวต่อไปเป็นภาษาบาลีว่า

อนาคตปฺปชปฺปาย อตีตสฺสานุโสจนา เอเตน พาลา สฺสฺสนฺติ นโฬว หริโต ลุโต

แปลว่า: ผู้มิได้อบรมไม่สามารถจะอยู่กับปัจจุบันได้ จึง มักหลงอยู่กับอดีตด้วยความกังวลเศร้าสลดเสียใจ และ หลงไปกับอนาคตด้วยความหมกมุ่นคาดหวังตามแรง ปรารถนา ด้วยเหตุนั้น เขาจึงดูอ่อนแอ ไร้ความสุข

#### The Present is the Most Important

In spite of what has been said, it is sometimes desirable to think of difficulties and problems encountered in the past when one is planning for the future, and to make necessary adjustments. However, one should not think about the past and future with great regret or longing for what should have been, or should be. One must realize that "today" is definitely more important than "yesterday" or "tomorrow". It is therefore, important to have an attitude to think positively, to solve existing problems, and adapt to the existing situation, i.e. to "Live now" or "Live for the Present".

แต่บางครั้ง การคำนึงถึงปัญหาและอุปสรรคที่ ผ่านมาในอดีต แล้วใช้เป็นบทเรียนสำหรับการวางแผน อนาคต ก็เป็นสิ่งพึงกระทำเพื่อความไม่ประมาท แต่เรา ไม่ควรมกมุ่นครุ่นคิดถึงอดีตด้วยความเศร้าสลดหดหู่ใจ กับความน่าจะมีหรือน่าจะเป็น หรือวาดหวังกับอนาคต ด้วยความมุ่งมาดปรารถนาถึงสิ่งที่อยากให้มีให้เป็นในวัน หน้า พึงระลึกไว้เสมอว่า "วันนี้" สำคัญยิ่งกว่า "วันวาน" หรือ "วันพรุ่งนี้" ดังนั้น การคิดในแง่บวกหรือมองโลกใน แง่ดีจึงสำคัญยิ่ง เพราะจะช่วยแก้ไขปัญหาและปรับเปลี่ยน สถานการณ์ที่กำลังเผชิญอยู่ได้ พึงจำไว้เสมอว่า "จงอยู่ กับวันนี้" หรือ "พึงมีชีวิตอยู่กับปัจจุบัน"เสมอ

#### Only a Household Medicine

The ways of living that has been presented, that is "finding contentment in any situation" and "living and adapting to the present", are possible to carry out with little effort and practice. This attitude towards life will later become a habit, and no extra effort will be needed to be content and to cope under any circumstances. Life will be happy and contented.



### ยาสามัญประจำบ้าน

ทั้งหมดที่อาตมากล่าวมาแล้วนี้ อันได้แก่วิถีแห่ง
การดำรงชีวิตที่ "สันโดษพอเพียงได้ในทุกสถานการณ์"
และ "อยู่และปรับตัวเข้ากับสถานการณ์ปัจจุบันให้ได้"
เป็นเรื่องที่ทำได้ง่าย ๆ โดยอาศัยความเพียรพยายามและ
การฝึกฝนเพียงเล็กน้อย ในที่สุดก็จะกลายเป็นความเคย
ชิน จากนั้นเราก็สามารถจะพึงพอใจกับความพอเพียงของ
เรา และปรับตัวให้เข้ากับสถานการณ์ต่างๆ ได้ง่ายๆ โดย
ไม่ต้องอาศัยความพากเพียรพยายามมากมายแต่อย่างใด
เมื่อนั้น เราก็จะอิ่มเอมกับความสุขและความสันโดษของ
ชีวิตได้

However, all these methods of appropriate living, will only bring relief from the obvious physical and mental suffering, "Dukkha-dukkha", and are as good as household medicines which bring temporary relief. They are unable to help in the other two major kinds of suffering presented in the dhamma. They are unable to prevent or bring relief to "Vipari-nāma dukkha" i.e. suffering caused by undesirable changes occurring in the body, mind, or environment, and "Sankara dukkha" or, suffering caused by formation and dissolution phenomena in the cycle of existence, birth, death, and rebirth.

อย่างไรก็ดี วิธีการต่างๆ ที่อาตมาแนะนำมานี้ ช่วยบรรเทาได้เพียงทุกข์กายและทุกข์ใจ(ทุกขทุกข์) และ เปรียบเหมือนยาสามัญประจำบ้านที่ช่วยบรรเทาเบา คลายความทุกข์ได้เพียงชั่วคราวเท่านั้น แต่จะไม่สามารถ ช่วยกำจัดทุกข์สำคัญอีกสองประเภทที่มีปรากฏอยู่ในพระ ธรรมได้เลย กล่าวคือ ไม่สามารถบรรเทาวิปริณามทุกข์ (ทุกข์ที่เกิดจากการเปลี่ยนแปลงที่ไม่น่าปรารถนาทางกาย ทางใจและทางสภาพแวดล้อม) และไม่สามารถบรรเทา สังขารทุกข์ หรือทุกข์ที่เกิดจากความเกิดขึ้นและดับไป ของสภาวธรรมในวัฏจักรของภพชาติ การเกิด การตาย และการเกิดใหม่ เหล่านี้ได้เลย



# Removal of the Root of Suffering – Noting the Present *Nama & Rupa*

Buddha has shown us the third way – "Removal of the Root of Suffering", which can eliminate all suffering. This is by being aware of constant changes occurring in  $N\bar{a}ma$  (mind) and  $R\bar{u}pa$  (matter), by constant mental noting, or "Sati" (mindfulness). One must contemplate these changes, as they arise and perish in the cycle of existence. One must not contemplate changes occurring in  $N\bar{a}ma$  and  $R\bar{u}pa$  of the past or of the future, but only those of the present.

การกำจัดรากเหง้าของความทุกข์ ด้วยการกำหนดรู้นามและรูปในปัจจุบันขณะ

พระพุทธองค์ตรัสสอนวิธีที่สามด้วยการ**ขุดราก**ถอนโคนความทุกซ์ ซึ่งเป็นการขจัดทุกข์ได้อย่างสิ้นเชิง
ด้วยการระลึกรู้ความเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นอยู่ตลอดเวลา
ของนาม(จิต)และรูป(กาย) ด้วยการกำหนดรู้ หรือ การ
มีสตินั่นเอง (สติ=การระลึกรู้) นักปฏิบัติพึงมีสติตามรู้
ความเปลี่ยนแปลงเหล่านี้ ซึ่งเกิดขึ้นและดับไปเป็นวงจร
แห่งวัฏจักร แต่ไม่พึงกำหนดรู้ความเปลี่ยนแปลงของรูป
และนามเหล่านี้ในอดีตหรืออนาคต พึงกำหนดรู้เฉพาะ
นามและรูปในปัจจุบันขณะเท่านั้น

The reason for this is because one cannot note changes in  $N\bar{a}ma$  and  $R\bar{u}pa$  of the past, because with the formation and dissolution phenomena, the  $N\bar{a}ma - R\bar{u}pa$  of the past has perished, and cease to exist. Similarly,  $N\bar{a}ma - R\bar{u}pa$  of the future has not yet come into being, is not in existence and cannot be noted. Therefore, it is only possible to note and contemplate occurrences of the existing  $N\bar{a}ma$  and  $R\bar{u}pa$ . This is "living in the present".

Buddha calls living in this way "Bhaddekaratta" or "those living in daily happiness". This was elaborated in the "Bhaddekaratta Sutta of Majjhimanikāya as: "Atītam nā nvā gameyya: nappatikankhe anāgatam".

เหตุที่เป็นเช่นนี้ก็เพราะเราไม่สามารถจะ กำหนดรู้ความเปลี่ยนแปลงของรูปและนามในอดีตได้ เนื่องจากสภาวธรรมย่อมเกิดขึ้นและดับสลายไป นามและ รูปในอดีตจึงดับไปแล้ว และไม่มีอยู่จริงในปัจจุบัน ใน ทำนองเดียวกัน นามและรูปในอนาคตก็ยังไม่เกิดขึ้น จึง ไม่มีตัวตน และไม่สามารถเป็นอารมณ์ให้ผู้ปฏิบัติระลึกรู้ ได้ ดังนั้น จึงมีแต่นามและรูปในปัจจุบันขณะเท่านั้นที่เรา ระลึกรู้ได้ นี่ก็คือ "การอยู่กับปัจจุบันขณะ" นั่นเอง

พระพุทธองค์ได้ตรัสเรียกการมีชีวิตอยู่เช่นนี้ว่า เป็น *"ภทุเทกรตฺต"* แปลว่า ผู้อยู่อย่างเป็นสุขทุกวัน ซึ่ง ปรากฏอยู่ในภัทเทกรัตตสูตร ในมัชฌิมนิกาย ความว่า

> อตีต์ นานุวาคเมยุย นปุปฏิกงุเข อนาคต์

It states that one must note all processes of  $R\bar{u}pa$ , i.e. all physical movements, e.g. going, coming, sitting, standing, bending, stretching, eating, drinking etc. as and when they occur, with constant "Sati". The same is done with processes of  $N\bar{u}ma$ , i.e. mental activities e.g. thinking, planning, desire, wanting, anger etc. If such mindfulness "Sati" is practiced constantly, that person will be "living in constant happiness" not only for the day, but for all time.

หมายความว่า บุคคลพึงกำหนดรู้รูป อันได้แก่ อาการเคลื่อนไหวทางกาย เช่น เดินไป เดินมา นั่ง ยืน คู้ เหยียด กิน ดื่ม เป็นต้น ตามความเป็นจริงในขณะที่ อาการเหล่านั้นกำลังเกิดขึ้น อยู่ด้วยสดิที่จดจ่อต่อเนื่อง ขณะเดียวกันก็พึงกำหนดรู้นาม อันได้แก่ อาการทางใจ ทั้งหมด เช่น การคิด การวางแผน การปรารถนา การ อยากได้ การโกรธ เป็นต้น หากฝึกฝนให้มีสดิกำหนดรู้ ได้จดจ่อต่อเนื่องอย่างสม่ำเสมอ บุคคลผู้นั้นย่อมจะมีชีวิต อยู่อย่างเป็นสุข ไม่ใช่แค่สุขเพียงวันเดียว แต่เป็นสุขได้ ตลอดไป

## Happiness from Contemplation with Mindfulness

I will now talk about happiness that comes with living in this manner, and about the reasons behind this.

When one does not note the constantly occurring phenomena of  $R\bar{u}pa$  (matter) and  $N\bar{u}ma$  (mind), one is likely to think that this mind and matter as being permanent, or as "atta" "soul" or "life", or that there is the existence of a "person", "being" or "I". All this will lead to attachment, wanting, desire to possess, or to cling to. This leads to other *kilesas* or defilements, such as anger, despair and conceit, all of which can bring about much unhappiness.

## ความสุขจากการเจริญสติ

ต่อจากนี้ไป อาตมาจะขอกล่าวถึงความสุขที่ได้ จากการดำเนินชีวิตตามวิถีทางนี้ และสาเหตุอันเป็นที่มา ของความสุขนั้น

หากบุคคลไม่ได้กำหนดรู้รูป (สภาวธรรมทางกาย) และนาม (สภาวธรรมทางจิต) ที่เกิดขึ้นอย่างจดจ่อ ต่อเนื่องแล้ว ก็ย่อมจะคิดไปว่าทั้งสภาวธรรมทางกายและ สภาวธรรมทางจิตนั้นเป็นของเที่ยง เป็น "อัตตา" ตัวตน เป็น "วิญญาณ" เป็น "ชีวิต" หรือคิดว่ามี "บุคคล" มี "คน สัตว์" "ตัวเรา ตัวฉัน" อยู่ ความเข้าใจผิดเหล่านี้จะ ก่อให้เกิดการยึดติดผูกพัน ปรารถนาจะเป็นเจ้าของหรือ จะเข้าครอบครอง ซึ่งในที่สุดก็จะก่อให้เกิดกิเลสอื่น ๆ ติดตามมา เช่น ความโกรธ ความผิดหวัง และความ เย่อหยิ่งทนงตัว กิเลสธรรมเหล่านี้ย่อมนำมาซึ่งความทุกข์

However, if one mindful, and will be constantly noting with "Sati", the changes occurring in the Nāma and Rūpa at the precise time that they occur, one will realize that all occurrences are part of the natural phenomena of life, of mind and matter, and there is no involvement of a "person", "being", or "I", and that a permanent "atta" "life" or "soul", does not really exist.

One will also realize that "whatever occurs will soon perish/disappear", that there is forever an appearance and dissolution phenomena, arising and perishing. Thus, one will realize that nothing is stable or pleasant, and there is really no essence.

อย่างไรก็ตาม หากบุคคลมีสติ และใช้สติตามรู้ ความเปลี่ยนแปลงของนามและรูปในปัจจุบันขณะ คือ ขณะที่นามและรูปนั้นเกิดขึ้นจริงๆ ก็ย่อมจะรับรู้ได้ว่า สิ่ง ที่กำลังเกิดขึ้นอยู่นั้นเป็นเพียงส่วนหนึ่งของสภาวธรรม ตามธรรมชาติของชีวิต ของกายและใจ โดยปราศจาก ความเป็นบุคคล ตัวตน เรา เขา และยังเข้าใจได้อีกว่า ไม่ มี "อัตตาตัวตน" "ชีวิต" หรือ "วิญญาณ" ที่เที่ยงแท้ถาวร อยู่เลยในความเป็นจริง

นอกจากนั้นแล้ว ผู้นั้นก็ยังจะประจักษ์ได้อีกด้วย ว่า "สิ่งใดสิ่งหนึ่งเกิดขึ้นเป็นธรรมดา สิ่งทั้งปวงนั้นย่อม ดับไปเป็นธรรมดา" คือเข้าใจว่า สภาวธรรมทั้งปวง เกิดขึ้นแล้วย่อมดับไป มีเกิดก็ย่อมมีดับ ไม่มีสิ่งใดที่คงทน ถาวรอยู่ตลอดกาลและน่าพึงพอใจหรือเป็นสุขอยู่เช่นนั้น ได้ตลอดไป ทุกสิ่งล้วนปราศจากตัวตนโดยสิ้นเชิง This is acquiring the stage of wisdom,  $\tilde{N}ana$ , with realization of concept of "Anicca" (impermanence), Dukkha (suffering), and Anatta (non-self). This is the stage when the yogi has acquired  $Samm\bar{a}$  ditthi (the right view and knowledge). With this attitude, soon there will be end to all "kilesās" – Lobha (greed), and Dosa (anger) and there will be happiness. Therefore, living in this way is one way of having a life of happiness and contentment.



การประจักษ์แจ้งเช่นนี้เป็นปัญญาขั้นหนึ่ง เรียกว่า *ญาณ* ที่หยั่งรู้ความเป็น "อนิจจัง" (ความไม่ เที่ยง) "ทุกขัง" (ความเป็นทุกข์)และ "อนัตตา" (ความ ไม่มีตัวตน และไม่ใช่ตัวตน) ปัญญาหยั่งรู้ในระดับนี้ จัดเป็นสัมมาทิฏฐิ (ความเห็นชอบหรือความเข้าใจที่ ถูกต้อง) ความเห็นชอบเป็นบาทฐานสำคัญที่จะนำไปสู่ การละกิเลสทั้งปวง เช่น โลกะ (ความทะยานอยาก) และ โทสะ (ความโกรธ) อันจะนำไปสู่ความสุขในที่สุด การ ดำเนินชีวิตตามวิถีทางนี้เป็นหนึ่งในวิธีที่เป็นไปเพื่อการ ดำเนินชีวิตอย่างเป็นสุขและสันโดษพอเพียง พอใจในสิ่งที่ ตนมีตนได้

#### **To Practice Regardless of Place or Time**

The Lord Buddha did not specify that meditation, i.e. sitting, walking, and other types of meditation, should be done only at the meditation centers. This mindfulness meditation, living with "Sati", can be practiced in the home (while doing daily household duties), at office, schools, and all places of employment and work-site, while doing their normal duties. Exception is, when one is actually writing, reading, and doing accounts when the mind has to concentrate on something else.

One is able to note whatever one is actually doing at the moment: what one is feeling or seeing at any moment, at the precise moment it is felt or seen. One should note whenever possible, even if in a very general way, precisely what is being done or seen at the moment.

## การปฏิบัติที่ไม่จำกัดกาลเวลาและสถานที่

พระพุทธองค์มิได้ตรัสว่าการเจริญกรรมฐาน อาทิ นั่งสมาธิ เดินจงกรม รวมทั้งกรรมฐานประเภทอื่นๆ จะต้องปฏิบัติกันแต่ในสถานปฏิบัติธรรมเท่านั้น การเจริญ สติ ดำรงชีวิตอย่างมีสติ สามารถทำได้แม้ที่บ้าน(ขณะที่ ดำเนินชีวิตตามปกติ) ที่ทำงาน โรงเรียน และระหว่าง ปฏิบัติงานในสถานที่ทำงานทุกหนแห่ง ยกเว้นเฉพาะ ขณะที่เรากำลังเขียนหนังสือ อ่านหนังสือ หรือคิดคำนวณ ที่ต้องใช้สมาธิจดจ่อในงานนั้นๆ

ไม่ว่าอาการใดๆ ก็ตามที่กำลังเกิดขึ้นอยู่ใน ปัจจุบันขณะ เราก็กำหนดรู้ด้วยสติได้ทั้งสิ้น เช่น กำหนดรู้ ขณะที่เห็นหรือรู้สึก ทันทีที่อาการนั้นๆ เกิดขึ้นมา ระหว่าง ที่เราดำเนินชีวิตตามปกติอยู่นั้น เราก็พึงมีสติกำหนดรู้อยู่ เสมอๆ เท่าที่จะทำได้ แม้จะรับรู้ได้เพียงผิวเผินก็ตาม This constant noting and contemplation of all one does, or feel, is the practice of mindful meditation, and slowly and surely one will experience the joy and happiness that comes with this practice.

If one practices mindfulness continuously, there will be better concentration as the mind becomes more focused and ceases to wander. There will be feeling of tranquility, satisfaction and happiness. One ceases to be tired and work will be done sometimes without being aware of it. If one can note and contemplate movements of the feet while walking, there will be tranquility of the mind, and one will reach the destination without much effort or tiredness. With constant practice, you will finally reach *Anupādisesa Nibbāna* and experience complete peace and happiness.

การกำหนดรู้ด้วยสติอย่างจดจ่อต่อเนื่อง ตามรู้ สิ่งที่เรากำลังทำหรือกำลังรู้สึกอยู่เช่นนี้เสมอๆ เป็นการฝึก การเจริญสติ ถ้าเราค่อยๆ หมั่นฝึกฝนเช่นนี้อย่างค่อยเป็น ค่อยไป ในที่สุดเราก็จะประสบความสุขและความรื่นรมย์ อันเป็นผลของการเจริญสติได้อย่างแน่นอน

หากเราหมั่นเจริญสติให้ต่อเนื่อง สมาธิก็จะตั้ง มั่น เพราะจิตจดจ่อได้มากขึ้นและฟุ้งซ่านน้อยลง ใจจะรู้สึก สงบ พึงพอใจ และเป็นสุข ผู้เจริญสติเช่นนี้จะผ่อนคลาย จากความเหนื่อยล้า และการงานต่างๆ ก็จะลุล่วงไปได้ ด้วยดีโดยแทบไม่รู้ตัว หากเรามีสติกำหนดรู้อาการเคลื่อน ของเท้าในขณะเดิน จิตจะสงบ เราจะเดินไปถึงจุดหมายได้ โดยไม่ต้องใช้พละกำลังมากมายนักและไม่รู้สึกเหน็ด เหนื่อยอีกด้วย หากเราหมั่นฝึกฝนเจริญสติเป็นนิตย์ ใน ที่สุดแล้ว เราก็จะบรรลุ อนุปาทิเสสนิพพาน ได้ และพบ กับความสันติสุขอันสมบูรณ์

# There is much more to say about Mindfulness Meditation

One can say more about mindfulness meditation and living constantly in contemplation with "Sati", but time is limited and so we must end.

So, let me just pray that you will be able to live the Buddhist way, the Way to Peace and Happiness:

Living in the present, constant noting mindfully with "Sati" all the occurrences in  $N\bar{a}ma$  and  $R\bar{u}pa$  and thus find a life of constant happiness and contentment.

May all beings find the Dhamma and enjoy peace and happiness.

## เรื่องของการเจริญสติปัฏฐาน ยังมีให้ศึกษาอีกมากมาย

การเจริญสติปัฏฐานและการดำเนินชีวิตอย่างมี **สติ**นั้นมีเรื่องให้พูดให้อธิบายได้อีกมากมาย แต่เนื่องจาก เวลาจำกัด อาตมาจึงต้องจบคำบรรยายเพียงเท่านี้

อาตมาจึงขออำนวยพรให้ท่านสาธุชนทั้งหลายได้ มีโอกาสดำเนินชีวิตอยู่อย่างเป็นสุขและสันติตามพุทธวิถี

พึงมีชีวิตอยู่กับปัจจุบัน มี**สติ**ตามรู้สภาวธรรม ทางกายและทางจิต*(รูป-นาม)*ทั้งปวงที่เกิดขึ้นอยู่ตาม ความเป็นจริง และได้พบกับชีวิตที่อิ่มเอมด้วยความสุขและ พึงพอใจในความสันโดษด้วยเทอญ

> ขอสรรพชีวิตทั้งปวงจงพบธรรม และรื่นรมย์กับความสันติสุขด้วยเทอญ



# เห็นถูก...เป็นสูบได้ Peace and Happiness through

**Right Understanding** 

วันที่ ๑ ตุลาคม พ.ศ. ๒๕๒๑ Broadcasted on 1st October, 1979

นะโม ตัสสะ ภควโต อะระหะโต สัมมา สัมพุทธัสสะ

Namo Tassa Bhagavato Arahato Sammā Sambuddhassa

#### **All Beings Desire Happiness**

Today's talk will be on "Peace & Happiness through Right Understanding".

All human beings do not wish to suffer. They only wish for happiness. It will be more correct to say "all beings", but since we are from the realm of human beings and human *loka* (world), I will direct my talk towards human beings.

The only way to have happiness is through cessation of suffering (*Dukkha*). Therefore, those who wish for happiness must put in every effort to bring about this cessation, by the practice of mindful meditation, a process of constant mindful noting and contemplation. If we wish for an end to suffering, we will have to remove the causes which result in suffering. If the cause of suffering is removed, there will be no resultant suffering, and therefore, there will be an end to suffering.

## ชีวิตทั้งหลายปรารถนาความสุข

ธรรมบรรยายในวันนี้คือเรื่อง"เห็นถูก...เป็นสุขได้"

ไม่มีใครอยากเป็นทุกซ์ ทุกคนหวังความสุข ที่จริง อาตมาควรจะพูดว่า ทุกๆ ชีวิตก็อยากเป็นสุขด้วยกัน ทั้งนั้นมากกว่า แต่เนื่องจากเราอยู่ในภพภูมิของมนุษย์ อยู่ ในโลกมนุษย์ อาตมาจึงจะขอเน้นเฉพาะเรื่องของมนุษย์

หนทางเดียวที่จะทำให้เราเป็นสุขได้ ก็คือการสิ้น ทุกข์ ดังนั้น บุคคลผู้ปรารถนาความสุขก็ต้องพากเพียร อุตสาหะไปให้ถึงความสิ้นทุกข์ ด้วยการเจริญสติปัฏฐาน ซึ่งเป็นกระบวนการของการมีสติกำหนดรู้อย่างต่อเนื่อง หากเราปรารถนาความสิ้นทุกข์ เราก็ต้องกำจัดหรือละเหตุ ที่นำสู่ความทุกข์ เมื่อเหตุของทุกข์ถูกกำจัดไป ความทุกข์ที่ เป็นผลก็จะเกิดขึ้นไม่ได้ เมื่อนั้น ก็ย่อมบรรลุความสิ้นทุกข์

#### **Causes of Suffering**

To bring an end to suffering, we need to know the conditions which bring about suffering. These conditions and causes of suffering are mental defilements or unwholesome mental states called in Pali – *Kilesās*.

These "kilesās" or defilements include lobha = greed, desire, craving, dosa = anger, moha = delusion, not knowing the truth; māna = conceit; ditthi = wrong view and wrong understanding, and vicikicchā = skeptical doubt. Because of the existence of these defilements, all beings are subject to suffering.

Degree of suffering depends on the defilements present. More defilements will bring about greater amount of suffering, while less defilements will accordingly mean less suffering and greater chance for happiness.

## เหตุแห่งทุกข์

การจะดับทุกช์ได้นั้น เราก็ต้องรู้ถึงเงื่อนไขและ สาเหตุที่ก่อให้เกิดทุกข์เสียก่อน ซึ่งก็คือ **กิเลส** นั่นเอง

กิเลสเหล่านี้มี โลภะ = ความอยากได้ ความ
 ทะยานอยาก ความปรารถนา, โทสะ = ความโกรธ,
 โมหะ = ความหลง ความไม่รู้สภาวธรรมตามความเป็น
 จริง, มานะ = ความเย่อหยิ่งถือตัว, ทิฏฐิ = ความเห็นผิด
 ความเข้าใจผิด และวิจิกิจฉา = ความลังเลสงสัย เพราะ
 เหตุที่มีกิเลสเหล่านี้อยู่ ชีวิตทั้งปวงจึงต้องมีทุกข์

มนุษย์จะทุกซ์มากหรือน้อย ก็ขึ้นกับกิเลสที่มีอยู่ ถ้ามีกิเลสมาก ก็ย่อมนำทุกข์มาให้มาก แต่หากมีกิเลส น้อย ทุกข์ก็ย่อมลดน้อยตามไปด้วยเช่นกัน และย่อมเปิด โอกาสให้มีความสุขได้มากขึ้นด้วย

One must therefore, try to remove as much defilements as possible, as the resultant happiness will depend on the degree of defilements that one has been capable to remove. If only a small amount of defilements have been removed, there will be a small degree of happiness, and removal of many defilements, will accordingly bring a greater the degree of happiness. Total elimination of defilements will be possible only when one reaches a stage of insight knowledge or wisdom (Nana), when there will be development of right understanding and knowledge of the aggregates of the body. The Rūpa (matter) and Nāma (mental) aggregates. As long as there are wrong views and understanding of the true nature of Rupa and *Nāma*, we will be unable to get rid of defilements. As long as defilements remain there will be no cessation of suffering, and little chance of happiness.

เราจึงควรพากเพียรปฏิบัติเพื่อลดละกิเลสให้ น้อยลงเท่าที่เราจะทำได้ เพราะความสุขของเราขึ้นอยู่กับ ระดับของกิเลสที่เราขจัดออกไปได้นั่นเอง เพียงแค่เราลด กิเลสลงไปได้บ้างสักเล็กน้อย ก็จะพบว่าเราก็เป็นสุข เพิ่มขึ้นอีกเล็กน้อยเช่นกัน และหากเราสามารถกำจัดกิเลส ได้มากขึ้นเท่าใด ระดับของความสุขก็จะเพิ่มขึ้นเป็นเงา ตามตัวเช่นกัน การกำจัดกิเลสได้อย่างสิ้นเชิงจะเกิดขึ้นได้ ก็ต่อเมื่อบุคคลผู้นั้นเจริญสติปัฏฐานถึงระดับที่เกิดปัญญา ญาณ ซึ่งก่อเกิดความรู้ความเข้าใจที่ถูกต้องในเรื่องของ รูป (รูปขันธ์หรือกาย) และนาม (นามขันธ์หรือใจ) ตราบ ใดที่เรายังติดข้องอยู่ในความเห็นผิด และเข้าใจผิดเกี่ยวกับ ธรรมชาติที่แท้จริงของรูปและนาม ตราบนั้นเราก็ไม่ สามารถกำจัดกิเลสได้ และตราบใดที่ยังคงมีกิเลสอยู่ ความดับทุกซ์ย่อมไม่มีทางเกิดขึ้น และโอกาสแห่งความสุข ก็มีได้น้อยเต็มที

#### The Basic Cause of Suffering

Of the defilements, "ditthi" (wrong view or understanding) is often the basic cause of suffering. Ditthi is often accompanied by "moha" (delusion), or inability to understand the true nature of phenomena. This delusion will give rise to defilements like lobha (desire); dosa (anger); māna (conceit); issā (envy); and macchariya (jealousy), which can all result suffering.



# สาเหตุหลักของความทุกข์

ในบรรดากิเลสธรรมทั้งหมด ที่ฏฐิหรือ
ความเห็นผิด ความเข้าใจผิดเกี่ยวกับสภาวธรรม ถือเป็น
สาเหตุสำคัญที่นำไปสู่ความทุกข์ ที่ฏฐิ มักมาคู่กับ โมหะ
ที่แปลว่า ความไม่รู้ ความหลง หรือ ความไม่เข้าใจ
สภาวธรรมตามความเป็นจริง ความหลงความไม่รู้นี้เอง
เป็นเหตุให้เกิดกิเลสอีกประเภทหนึ่งที่เรียกว่า โลภะ
(ความทะยานอยาก) โทสะ(ความโกรธ) มานะ(ความ
เย่อหยิ่ง ถือตัว) อิสสา(ความริษยา) และมัจฉริยะ(ความ
ตระหนี่ถี่เหนียว) ซึ่งกิเลสทั้งหมดนี้ ก็จะนำไปสู่ความทุกข์
เหมือนกันหมด

# Sakkāya-ditthi (personality belief) and

#### Atta-ditthi (ego-illusion / belief in the atta)

To explain these two terms, one must understand and believe that in the truth, the human body is made up of a combination of two aggregates,  $r\bar{u}pa$  (matter), and  $n\bar{u}ma$  (mind), in which there is a constant formation and dissolution, or arising and perishing phenomena. To accept this as true, and to view all occurrences as such, is to have the *right knowledge & understanding*. On the other hand, if one does not accept this as true, but believe in existence of a "person", "being" or "I", or a "life", "soul" or "atta", this would not be *right*, but would be the *wrong knowledge*, or *understanding*.

## สักกายที่ฏฐิ(ความเห็นผิดว่ามีตัวตน)

#### และ

# อัตตทิฏฐิ(ความเห็นผิดว่าทั้งหมดเป็นอัตตา)

ก่อนที่จะอธิบายความหมายของทิฏฐิทั้งสองนี้ เราควรทำความเข้าใจและเชื่อมั่นก่อนว่า โดยแท้จริงแล้ว ชีวิตมนุษย์นั้นเป็นส่วนประกอบของธรรมสองประการ คือ รูป(กาย) และนาม(ใจ) ซึ่งเกิดขึ้นแล้วเสื่อมสลายไป หรือ มีความเกิดขึ้นและความดับไปอย่างต่อเนื่องโดยธรรมชาติ การที่เรายอมรับธรรมชาติข้อนี้ได้ และมองทุกสรรพสิ่ง ด้วยความเข้าใจเช่นนี้ ก็คือการที่เราเกิดความเห็นและ ความเข้าใจที่ถูกต้องตรงตามความเป็นจริงนั่นเอง ในทาง ตรงข้าม หากเราไม่ยอมรับว่าธรรมชาติเป็นเช่นนี้ แต่กลับ เชื่อว่ามีตัวตน บุคคล เรา เขา หรือ เชื่อว่ามีวิญญาณ หรือ อัตตา ความเชื่อเช่นนี้เป็นความเห็นผิด ความเข้าใจผิด

This wrong view or understanding is "sakkāya-ditthi" (personality belief). It is the belief in existence of a personality – "I", "life" or "soul", that is non-existent, in place of the mind and matter which exists. "Atta-ditthi" (ego-belief or illusion belief) is where one wrongly considers the existence of an illusive "being" or "I" or "atta", where in reality there is only natural phenomena and aggregates of mind and matter.

[ Note by Translator: Believers who sees the aggregates  $R\bar{u}pa$  and  $N\bar{a}ma$  which exist, as illusional personalities, "persons / beings", "I or soul", are called "sakk $\bar{u}ya$ -ditthi" (personality believers). "Atta-ditthi", are believers in the "atta" which is a non-existent illusion (ego / illusion believers). ]

ความเห็นผิดเช่นนี้เรียกว่า สักกายทิฏฐิ (ความ เชื่อว่ามีตัวตน บุคคล เรา เขา) เป็นความเชื่อว่ามีบุคคล คน สัตว์ เรา เขา หรือวิญญาณอยู่ ซึ่งในความเป็นจริง แล้วไม่มี สิ่งที่มีอยู่จริงมีเพียงรูปและนามเท่านั้น ส่วน อัตตทิฏฐิ (ความเชื่อในตัวตน ความหลงในอัตตา) ก็เชื่อ และยึดในภาพลวงของอัตตาตัวตนหรือในตัวกูของกู ซึ่งใน ความเป็นจริงเป็นเพียงรูปขันธ์กับนามขันธ์อันเป็น สภาวธรรมตามธรรมชาติเท่านั้นเอง

[คำอธิบายของผู้แปลต้นฉบับภาษาอังกฤษ: ผู้ที่ เห็นว่า**รูป**และ**นาม**ที่มีอยู่นั้นเป็นบุคคล คน สัตว์ เรา เขา หรือ วิญญาณ เรียกว่ามี **สักกายทิฏฐิ** (ความเชื่อในความ มีตัวตน) ส่วนผู้ที่หลงเชื่อในภาพลวงของอัตตา ของตัวของ ตน ทั้งๆ ที่ในความเป็นจริงแล้วไม่มีอยู่ เรียกว่ามี อัตตทิฏฐิ

When one has the wrong view or understanding "sakkāya-ditthi", or "atta ditthi" – and believes in the existence of "person", "being" "I", or "atta", this person, may develop desires e.g. to be rich or famous resulting in defilements or kilesās, which in this case would be the "Lobha" kilesā.

If the situation does not meet the expectations of the person, there will be development of *kilesās* again, mostly "dosa" or anger. Then thinking oneself as better than others will bring about conceit or "māna", and when others are better than you, there can be envy or jealousy, "issā".

เมื่อเรามีความเชื่อหรือความเห็นผิดในเรื่องของ สักกายทิฏฐิ หรือ อัตตทิฏฐิ คือ เชื่อว่ามีตัวตน บุคคล เรา เขา หรือ อัตตา ก็ย่อมจะนำไปสู่ความปรารถนา ความทะยานอยาก เช่น ปรารถนาจะร่ำรวย มีชื่อเสียง อัน เป็นผลของกิเลส ซึ่งในกรณีนี้ก็คือ โลกะนั่นเอง

แต่หากเหตุการณ์ไม่เป็นไปตามความคาดหวัง
หรือความปรารถนาของเรา ก็ย่อมจะก่อให้เกิดกิเลสอีก
หลายประการตามมา ซึ่งส่วนใหญ่มักเป็น*โทสะ*หรือความ
โกรธ ความไม่พอใจนั่นเอง จากนั้น การที่เราคิดว่าเรา
ดีกว่า เหนือกว่าผู้อื่น ก็ย่อมจะนำมาซึ่ง*มานะ*หรือความ
เย่อหยิ่งถือตน และเมื่อมีผู้อื่นดีกว่าเหนือกว่าเรา ก็จะ
ก่อให้เกิดความอิจฉาริษยา หรือ *อิสสา* ชื้นได้

In this way, because of the wrong understanding, or belief in nonexistent personalities and illusions of "a being" or "person", "I" or "atta", undesirable kilesās such as, lobha, dosa, and māna, arises. When these unwholesome kilesās arise, there will be suffering and the person will be unhappy. Therefore, it is considered that the wrong views "sakkāya ditthi" and "atta ditthi" are the basis for all suffering.



เพราะเหตุที่เรามีความเห็นผิด เข้าใจผิดถึงความ มีอยู่ของตัวตน คน สัตว์ บุคคล หรือหลงยึดในอัตตา ตัวตน กิเลสที่ไม่พึงปรารถนาทั้งหลายจึงเกิดขึ้นโดยความ เป็นผล กิเลสเหล่านี้คือ โลภะ โทสะ และมานะ ก็จะเกิด ตามมาได้ เมื่อกิเลสเกิดแล้ว ความทุกข์ก็ย่อมเกิดแก่ มนุษย์ผู้มีความเห็นผิดเช่นนั้น และย่อมไม่มีทางเป็นสุขได้ ด้วยเหตุนี้ จึงกล่าวได้ว่า ความเห็นผิดในสักกายทิฏฐิ และอัตตทิฏฐิ เป็นต้นเหตุสำคัญที่นำไปสู่ความทุกข์



#### Wrong Knowledge and Understanding

Now, to expand a little about the wrong views "Sakkāya ditthi" and "Atta ditthi".

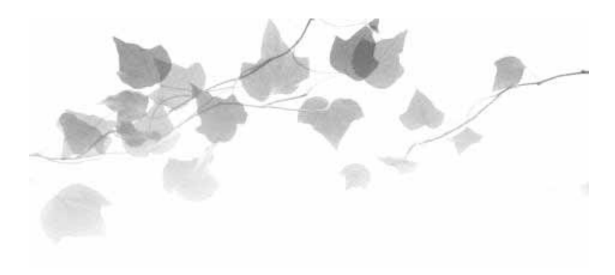
For example, in the aggregate  $R\bar{u}pa$ , there are the heat and cold elements which can give rise to hot or cold feelings, and this should be viewed as just heat and cold elements of  $r\bar{u}pa$ . If not, one will consider that it is the "man or person", who is hot or cold i.e. will think "I" am hot or "I" am cold. This is the wrong understanding.



## ความเห็นผิดและความเข้าใจผิด

อาตมาขอขยายความเรื่องความเห็นผิดใน **สักกายทิฏฐิ** และ *อัตตทิฏ*ฐิ เพิ่มเติมอีกสักเล็กน้อย

ตัวอย่างเช่น ใน**รูปขันธ์**นั้นมีธาตุต่างๆประกอบ อยู่มากมาย หนึ่งในนั้นคือธาตุไฟที่มีความร้อนหรือความ เย็นรวมอยู่ด้วย อันเป็นสาเหตุให้เกิดความรู้สึกร้อนหรือ เย็นขึ้น เราพึงเข้าใจว่ามันเป็นเพียงธาตุเย็นหรือร้อนของ รูป หากเราไม่เข้าใจเช่นนี้ ก็อาจจะเห็นผิดไปได้ว่า มีเรา หรือบุคคลผู้หนึ่งผู้ใดที่กำลังร้อนหรือเย็นอยู่ คือ คิดว่า เป็น "ฉันร้อน" หรือ "ฉันเย็น" ความคิดเช่นนี้เป็นความ เข้าใจผิด เป็นความเห็นผิด



This also applies to other elements of *rupa* e.g. hardness, softness, roughness, or smooth, and also to nature of pressure and fullness, movements, in one place, or from one place to another. If this are not viewed as just natural phenomena of *rūpa*, they will be associated with a "person", "you" and "I", and think "he is rough" or "his skin is rough", and "I am soft" or "my skin is soft". This is the wrong understanding based on existence of a "person" etc.



ในกรณีเดียวกัน เราก็สามารถนำความเข้าใจ เช่นนี้ไปใช้กับธาตุอื่นๆ ของรูป ได้ด้วย เช่น ความอ่อน ความแข็ง ความหยาบกระด้าง ความนุ่มนวล แม้ความตึง หย่อน ความค้ำจุน ความเคลื่อนไหวในที่ใดที่หนึ่ง หรือ จากที่หนึ่งไปสู่อีกที่หนึ่ง หากเราไม่เข้าใจว่าสิ่งเหล่านี้เป็น เพียงสภาวธรรมตามธรรมชาติของรูป เราก็อาจจะเห็นไป ว่ามีบุคคล เรา เขา เข้ามาเกี่ยวข้องด้วย และอาจคิดว่า "เขาผู้นี้ผิวหยาบกระด้าง" หรือ "ผิวของเขาหยาบ กระด้าง" หรือ "ผิวของฉัน นุ่มนวล" หรือ "ผิวของฉัน นุ่มนวล" นี่ก็คือตัวอย่างของความเข้าใจผิดที่ตั้งอยู่บน พื้นฐานของความเข้าใจว่ามีบุคคล มีตัวตน อยู่จริงเป็นต้น



Similarly, with the mind element *Nāma*, all types of feelings can occur e.g. wanting, longing, desire, or love, hate, anger, hesitance, sadness, happiness, etc. which are feelings arising as a result of stimulation of the sense perception. For instance, if pleasant there will be wanting, desire etc. These feelings occur, then disappear, as part of the rising and perishing phenomena of the mind element or *nāma* aggregates and as seen with "matter" element. If these phenomena are not seen in this way, one will again consider that it is "I" or "you" that has the "desire or hate", and the wrong view will result as it is "I" that is "wanting" or "you" that "hate the person" etc.

ในทำนองเดียวกัน แม้แต่นาม ก็เกิดความรู้สึก ต่างๆ นานาได้เช่นกัน อาทิ ความอยาก ความไขว่คว้า ความปรารถนา หรือ ความรัก ความซัง ความโกรธ ความลังเลใจ ความเศร้าสลดใจ ความสุข เป็นต้น ความรู้สึกที่เกิดขึ้นเหล่านี้เป็นผลจากการกระตุ้นของการ รับรู้อารมณ์ต่างๆ เช่น ถ้ารับรู้อารมณ์ที่ดีที่น่าพอใจ ก็จะ เกิดความอยากได้หรือความปรารถนาตามมา ความรู้สึก ทางใจเหล่านี้เกิดขึ้นแล้วก็ดับไป อันเป็นไปตาม กระบวนการของการเกิดขึ้นและดับไปของสภาวธรรมทางจิตหรือนามธรรม เช่นเดียวกันกับที่เกิดกับสภาวธรรม ทางกายหรือรูปธรรมนั่นเอง หากเราไม่เข้าใจสภาพ เหล่านี้ตามความเป็นจริง ก็อาจจะเห็นผิดไปว่า ฉัน หรือ เธอ กำลังปรารถนาอยากได้หรือเกลียดซังอยู่ ความเห็น ผิดเช่นนี้ก็จะนำมาสู่ความคิดที่ว่า มี "ตัวฉัน" ที่ต้องการ สิ่งนั้นอยู่ หรือ มี "ตัวเธอ"ที่กำลังเกลียดซังอยู่ เป็นต้น

#### Soul and Atta

There are also people who believe in existence of a "soul". Some believe that  $r\bar{u}pa$  is the "soul", while others believe that  $n\bar{a}ma$  is the "soul", and still others believe that "soul" is neither  $r\bar{u}pa$  nor  $n\bar{a}ma$ , but a separate entity existing in a person or being, that is durable and permanent.

Most Myanmar however, believe that *citta* (consciousness / mind) is the life or soul, and consider that this has existed since birth, and will persist undestroyed and unchanged in the person until his death. Lord Buddha however, has said that in Buddhism, this "life" or "soul" in reality, does not exist, and is similar to "atta" and also to "ataman" believed by some religions.

## วิญญาณหรืออัตตา

บางคนเชื่อว่ามี "วิญญาณ" บ้างก็เชื่อว่ารูปคือ "วิญญาณ" ส่วนบางคนก็เชื่อว่านามหรือจิตคือ "วิญญาณ" และยังคงมีบางคนที่เชื่อว่า วิญญาณไม่ใช่ทั้ง รูปหรือนาม แต่เป็นอีกสิ่งหนึ่งที่แยกออกมาเป็นเอกเทศ และเป็นส่วนหนึ่งของมนุษย์หรือสัตว์ และมีความเที่ยงแท้ ถาวร

ชาวพม่าส่วนใหญ่ยังเชื่อว่า จิต (สิ่งที่รู้อารมณ์ได้ หรือใจ)คือ ชีวิตหรือวิญญาณ โดยเชื่อว่ามันเกิดขึ้นมา พร้อมๆ กับการถือกำเนิด และจะยืนยงคงทนไม่สูญสลาย ไม่เปลี่ยนแปรใดๆ จนถึงวันตาย อย่างไรก็ดี พระพุทธ องค์ได้ตรัสสอนไว้ว่า ตามคติในพระพุทธศาสนานั้น "ชีวิต" "วิญญาณ" "อัตตาตัวตน" หรือ "อาตมัน" ไม่มี อยู่จริง อย่างที่เชื่อกันอยู่ในบางศาสนา

This belief and idea on existence of "life" "soul" or "atta" results in belief of existence of "person", "being", or "I", and is the "wrong view" of life or its existence. If one believes  $r\bar{u}pa$  to be the "life" "soul" or "atta" one can consider this  $r\bar{u}pa$  to be a "person", "being", or "I". This is "Sakkāyaditthi" & "Atta-ditthi", the "wrong view or wrong understanding" of life and existence.

In these views, if this soul or "atta" is considered indestructible and permanent, and if  $R\bar{u}pa$  is considered to be the soul or atta, then  $R\bar{u}pa$  will be indestructible and permanent. Similarly, if *citta* is considered as soul or atta, then *citta* will also be considered as indestructible and permanent.

ความเชื่อในเรื่องของ "ชีวิต" "วิญญาณ" หรือ "อัตตา" นี้ นำมาซึ่งความเชื่อว่ามีคน สัตว์ บุคคล ตัวตน เรา เขา ความเข้าใจเช่นนี้เป็นความเห็นผิดเกี่ยวกับชีวิต หรือการมีตัวตน ผู้ที่เชื่อว่ากายหรือรูปคือ "ชีวิต" "วิญญาณ" หรือ "อัตตาตัวตน" ก็จะเห็นว่า รูปนี้คือ บุคคล ตัวตน ตัวฉัน ความคิดเหล่านี้เรียกว่า สักกายทิฏฐิ และ อัตตทิฏฐิ อันเป็นการมองชีวิตและ ตัวตนด้วยความเห็นผิด

ผู้มีความเห็นเช่นนี้ ที่เชื่อว่าวิญญาณหรือ**อัตตา** เป็นสิ่งเที่ยงแท้ คงทนถาวรไม่มีวันเสื่อมสลาย และยังเห็น ว่า**รูป**คืออัตตาตัวตน ก็ย่อมจะเชื่อว่ารูปนั้นเป็นสิ่งที่คงทน เที่ยงแท้ถาวรไม่เสื่อมสลายเช่นกัน ในทำนองเดียวกัน หากเชื่อว่าจิตคือวิญญาณหรือคืออัตตา ก็จะเห็นผิดไปว่า จิตนั้นเที่ยงแท้ถาวรไม่มีวันเสื่อมสลายด้วยเช่นกัน

#### Myanmar and the Atta

Some believers of the "life or soul" in Myanmar, consider that when a person dies, although the body is destroyed, the "life-soul" is not destroyed, but leaves the body to stay in the cemetery, or wander around in the vicinity of his home. Sometimes, the "soul" would make itself known to people by showing themselves, knocking on doors, or noise of shuffling footsteps. These are believed to be the "ghosts" of the dead person. It is also generally believed that only after the seventh day, when "Soon" (food), and alms are offered to monks, and the merit from these offerings are verbally shared with the dead person, that the wandering "soul" or "atta", it will be able to say "Sādhu", be freed from his ghostly life, and get into the next existence.

### ชาวพม่ากับความเชื้อเรื่องอัตตา

ในประเทศพม่า กลุ่มคนที่เชื่อเรื่องวิญญาณจะ เข้าใจไปว่า เมื่อคนเราตาย แม้ร่างกายจะเน่าเปื่อยผุพังไป ตามสภาพ แต่ดวงวิญญาณจะยังคงอยู่ โดยจะออกจากร่าง ไปสิ่งสถิตในป่าช้า หรือเร่ร่อนไปอยู่ใกล้ๆ บ้านเดิมที่ตน เคยอยู่อาศัย บางครั้งวิญญาณนี้ยังสามารถปรากฏให้ ผู้คนรับรู้ได้ โดยการปรากฏกายให้เห็นบ้าง เคาะประตู บ้าง หรือทำเสียงฝีเท้าให้ได้ยินบ้าง ซึ่งก็คือ ความเชื่อเรื่อง ภูตผีปีศาจของคนที่ตายไปแล้วนั่นเอง นอกจากนี้ชาวพม่า บางกลุ่มยังเชื่อกันอีกว่า หลังจากผู้นั้นตายได้ครบเจ็ดวัน หากญาติพี่น้องทำบุญถวายภัตตาหารแด่พระสงฆ์และอุทิศ ส่วนกุศลให้แก่ผู้ตาย วิญญาณนั้นจะสามารถอนุโมทนาใน บุญกุศลที่เขาอุทิศให้แก่ตน แล้วพันสภาพความเป็น "ผี" ที่ต้องเร่ร่อน เป็นอิสระไปเกิดในภพชาติใหม่ต่อไปได้

This is based on the belief that before the "soul" reaches the next life there is an interim life or "antara bhava". According to Lord Buddha's Abhidhamma (Buddha's Higher Doctrine), this belief is erroneous, because it is stated that when a person dies, at the dissolution of the cuti citta (death consciousness), the patisandhi citta (rebirth consciousness) arises instantaneously, or in less than a second in the next life. However, it is possible that, as soon as the "cuti citta" (death consciousness) ends, the person's bad Kamma (akusala kamma), may have caused him to descend to the realm of suffering, world of the "petas" (hungry ghosts), with new rūpa and nāma.

นี่เกิดจากความเชื่อที่ว่า หลังจากที่คนเราสิ้นชีวิต ไปแล้ว ก่อนจะไปเกิดใหม่ จะมีสภาวะหนึ่งคั่นกลางอยู่ ที่ เรียกว่า "อันตราภาวะ" ความเชื่อเช่นนี้ไม่ตรงกับคำสอน ในพุทธศาสนา ตามที่ปรากฏในพระอภิธรรม (คำสอนขั้น สูงในพระพุทธศาสนา) ซึ่งกล่าวว่า เมื่อบุคคลสิ้นชีวิตลง ทันทีที่ จุดิจิต (จิตดวงสุดท้ายในชาตินั้น)ดับลง จะมี ปฏิสนธิจิต (จิตดวงแรกที่นำเกิดในภพใหม่) เกิดขึ้นสืบ ต่อทันทีโดยไม่มีระหว่างคั่นแม้เพียงเสี้ยววินาที อนึ่ง ขณะที่จุดิจิต (จิตดวงสุดท้ายในภพนี้)ดับลง ผู้ที่สะสมแต่ กรรมชั่วหรืออกุศลกรรม ก็อาจจะส่งผลให้ลงไปเกิดใน อบายภูมิ เช่น เป็น "เปรต" (ภพภูมิของผู้หิวโหย) ในรูป และจิตใหม่ตามสมควรแก่ภูมินั้น

If "soon", meal offering is given on the 7th day after death, and meritorious deeds of "dana" are done with the belief that the hungry petas would benefit from this, the intention does appear to have meaning. According to "Peta Vatthu Pali" (Story of the Peta in Pali), these "petas" had made themselves visible because they needed help.



ส่วนในกรณีที่ญาติพี่น้องทำบุญอุทิศส่วนกุศลใน วันที่ ๗ หลังจากผู้นั้นเสียชีวิตไป เพราะเชื่อว่าทานกุศล นั้นจะสามารถอนุเคราะห์แก่เปรตผู้หิวโหยได้ ความตั้งใจที่ จะอุทิศส่วนกุศลเช่นนี้ย่อมส่งผลได้ ดังที่มีปรากฏในเปต วัตถุ (พระสูตรที่ว่าด้วยเรื่องของเปรตในพระบาลี) ที่กล่าว ว่า เปรตทั้งหลายมาปรากฏกายให้ผู้คนเห็นเพื่อร้องขอ ความช่วยเหลือ เราจึงพึงอุทิศส่วนกุศลให้เปรตทั้งหลาย ด้วย



The belief that life, soul, or *atta* is permanent, is not destroyed, but moves from one *Bhāava* (existence) to another is called *"Sassata-ditthi"* or *"Eternity belief"*. It is *"a wrong view of permanence"*, the existence of a persisting egoentity, soul, or personality.

สัสสตที่ฏฐิ และ อุจเฉทที่ฏฐิ

ความเชื่อที่ว่า ชีวิต วิญญาณ หรือ อัตตาตัวตน
เป็นของเที่ยงแท้คงทนต่อการเสื่อมสลาย และสามารถ
เดินทางข้ามจากภพภูมิหนึ่งไปสู่อีกภพภูมิหนึ่งได้นี้เรียกว่า
สัสสตทิฏฐิ หรือความเชื่อว่ามีชีวิตนิรันดร์ อันจัดเป็น
ความเห็นผิดว่าเที่ยง คือเชื่อในความมีตัวมีตน มี
วิญญาณที่เที่ยงแท้คงทนถาวรอยู่



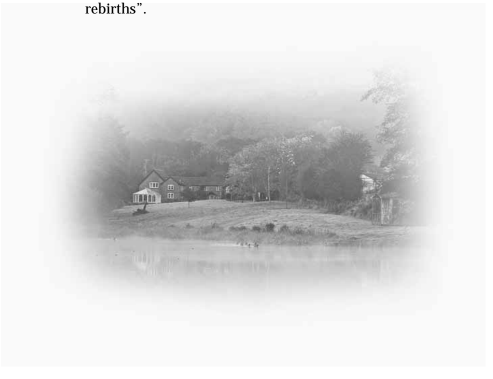
There are others, do not believe in a past life or that there is a future life. They believe that this life, soul, person, or being, exists for the period before death, and at the time of death, this life and soul is completely destroyed and nothing is left. As such, there is no re-birth or next existence i.e. there is only one life existence at the end of which there is nothing. This is "Uccheda-ditthi" – "Annihilistic Theory". It is "the wrong view of annihilation", existence of an ego-entity (or) personality, a being which will be completely annihilated at death.

ยังมีคนอีกประเภทหนึ่งที่ไม่เชื่อเรื่องอดีตชาติ หรืออนาคตชาติ โดยเชื่อว่าชีวิตนี้มีอยู่เพียงเฉพาะใน ปัจจุบันชาตินี้เท่านั้น เมื่อสิ้นชีวิตลง ทุกอย่างก็ดับสูญ ชีวิตหรือวิญญาณก็ดับสิ้นไป ไม่มีสิ่งใดหลงเหลืออยู่อีกเลย เป็นความเชื่อว่า ชีวิตมีชาตินี้เพียงชาติเดียวเท่านั้น ไม่มี การเกิดใหม่ ไม่มีชาติต่อไป เมื่อตายก็จบสิ้นไม่เหลือสิ่งใด ทั้งสิ้น ความเชื่อเช่นนี้เรียกว่า อุจเฉททิฏฐิ หรือทฤษฏี แห่งความขาดสูญ เป็นความเห็นผิดถึงความดับสูญ ซึ่ง เชื่อว่า บุคคล ตัวตน วิญญาณ จะดับสูญสลายไปเมื่อ



#### Acceptance of Sassata-ditthi Theory

Acceptance of "Sassata-ditthi" and belief in a soul, or atta, that would have a next Bhāva, would prevent individuals from doing unwholesome deeds and will do as much of the good deeds as possible to benefit in the next life. However, because the effort and desire is mostly for worldly benefits and happiness, it is not easy to get deliverance from "suffering of the round of rebirths"



## ความเชื้อในทฤษฎีสัสสตทิฎฐิ

ความเชื่อใน**สัสสตทิฏฐิ** และความเชื่อว่ามี วิญญาณ มีอัตตา ที่จะข้ามภพไปเกิดใหม่ในภพชาติต่อไป ก็อาจจะช่วยให้ผู้ที่มีความเชื่อเช่นนี้พยายามละบาปอกุศล และพากเพียรที่จะทำแต่กุศลและความดีอย่างยิ่งยวดเพื่อ ประโยชน์ในชาติหน้า แต่เนื่องจากความวิริยะพากเพียร และความปรารถนาดังกล่าวนี้ก็ยังคงเป็นไปเพื่อ ผลประโยชน์และความสุขในทางโลกอยู่ดี บุคคลเหล่านี้จึง ยังไม่สามารถหลุดพ้นจากทุกข์ในวัฏจักรการเวียนว่ายตาย เกิดไปได้

Because of the wrong view that all things are permanent, it is difficult to visualize, *dukkha* (suffering), or to appreciate *Dukkha sacca*, (truth of suffering), which is based on the concept of impermanence of all things, and the basic cause of suffering. If one does not know the truth of suffering *Dukkha sacca*, then one cannot know the cause of suffering, *Samudaya sacca*. As cause is not known, suffering cannot be removed, and elimination of suffering, *Niroda sacca*, cannot be achieved. Therefore, because of the wrong knowledge, or understanding, the cycle of suffering will continue.

เพราะเหตุที่มีความเห็นผิดว่า ทุกอย่างเที่ยงแท้ ถาวร จึงยากที่บุคคลผู้นั้นจะสามารถมองเห็น*ทุกซ์* หรือ เข้าใจ*ทุกขสัจ* (ความจริงว่าด้วยทุกซ์) ได้ เพราะความ เข้าใจเรื่องทุกซ์นี้ตั้งอยู่บนพื้นฐานของความเห็นว่าสิ่ง ทั้งหลายทั้งปวงไม่เที่ยง อันเป็นเหตุสำคัญของความทุกซ์ นั่นเอง เมื่อบุคคลนั้นไม่เข้าใจ*ทุกขสัจ*หรือความจริงว่าด้วย ทุกซ์ได้ ก็ย่อมไม่เข้าใจเหตุแห่งทุกซ์หรือ*สมุทยสัจ*ได้เมื่อ ไม่เข้าใจเหตุแห่งทุกซ์ ก็ย่อมไม่สามารถบรรลุถึงการดับ ทุกซ์หรือความพันทุกซ์ คือ *นิโรธสัจ* ได้ ด้วยเหตุนี้เอง วงจรวัฏจักรแห่งทุกซ์ ก็ย่อมหมุนวนต่อไปไม่รู้สิ้น เพราะ ความเห็นผิดเช่นนี้เอง

#### Acceptance of *Uccheda ditthi* Theory

Those accepting the "Uccheda-ditthi" or the "Annihilistic Theory" believe in completely annihilation at death, and there is no re-birth or next life. With this belief, doing good deeds or bad unwholesome deeds in the present life does not seem important, as there is no re-birth or next life that will be influenced by these deeds. However, this is based on the wrong concept of "Uccheda ditthi", and unavoidable results of repeated wrong doings would still follow in accordance with Niyama, the law of nature, resulting in suffering and unhappiness. Therefore, it is clear that this wrong concept will bring suffering, and only understanding of the true nature of rūpa and nūma, will bring release and happiness.

# ความเชื้อในทฤษฎีอุจเฉททิฎฐิ

บุคคลที่เชื่อเรื่องอุจเฉททิฏฐิหรือทฤษฏีความ
ขาดสูญ มีความเชื่อว่า เมื่อชีวิตในภพนี้ดับลง ทุกอย่างก็
สูญสลายไป ไม่มีการเกิดใหม่ ไม่มีภพชาติใหม่ ความเชื่อ
เช่นนี้ส่งผลให้ไม่เห็นความสำคัญของการทำความดีหรือ
ความชั่วในชาติปัจจุบัน เพราะเมื่อเชื่อว่าไม่มีภพชาติต่อไป
ให้ต้องมารับผลของการทำดีทำชั่วเหล่านั้นแล้ว ก็ย่อมไม่
ต้องใส่ใจ อย่างไรก็ดี ผู้ที่ทำผิดช้ำแล้วซ้ำเล่าจากความเห็น
ผิดในอุจเฉททิฏฐิก็ย่อมต้องรับผลของกรรมจากการทำ
ความชั่วเหล่านั้น ตาม นิยม หรือกฎของธรรมชาติ อันจะ
นำมาซึ่งความทุกซ์ ปราศจากความสุขใด ๆ ดังนั้น จึง
กล่าวได้ว่า ความเห็นผิดเช่นนี้ย่อมนำมาซึ่งความทุกซ์ มี
เพียงผู้ที่เข้าใจธรรมชาติของรูปและนามตามความเป็นจริง
เท่านั้น ที่จะบรรลุถึงความพันทุกซ์ และเป็นสุขได้

"Sassata-ditthi" and "Uccheda ditthi" are based on two other wrong views, "Sakkāya ditthi", and "Atta ditthi". The Lord Buddha has repeatedly urged that the first action should be the removal of these basic wrong views "Sakkāya ditthi" and "Atta ditthi" and development of right understanding by practicing Bhāvanā or mindful meditation of the aggregates of nāma and rūpa, noting the changes occurring in them.

สัสสตทิฏฐิและอุจเฉททิฏฐิมีพื้นฐานมาจาก ความเห็นผิดเรื่องสักกายทิฏฐิและอัตตทิฏฐิ สมเด็จพระ สัมมาสัมพุทธเจ้าจึงได้ตรัสสอนให้เราละทิ้งความเห็นผิด ในเรื่องสักกายทิฏฐิและอัตตทิฏฐิเป็นอันดับแรก และตรัส สอนให้เราสร้างความเห็นถูกให้เกิดขึ้นด้วยการเจริญ ภาวนาหรือเจริญสติปัฏฐาน มีสติกำหนดรู้รูป-นาม เพื่อให้เห็นถึงความเปลี่ยนแปลงของสภาวธรรมที่มีอยู่ทุก ขณะนั้นตามความเป็นจริง

Practice of "Bhā vanā " "insight meditation", involves noting and contemplation of the aggregates  $N\bar{a}ma$  and  $R\bar{u}pa$ , with concentration and mindfulness ("Sati") to be aware of the continuous changes occurring them. Characteristics of rūpa, body movements, feelings etc. should be noted as soon as they occur. In the same way, if some characteristic of nāma the mind occurs, such as desire or anger, this should be noted, and if the mind wanders or starts to think, this should also be noted as "wandering, wandering", or "thinking, thinking" etc.



การเจริญภาวนาหรือเจริญ "วิปัสสนากรรมฐาน" ก็คือการกำหนดรู้สภาวธรรมทางกายคือ รูปและ สภาวธรรมทางจิตคือนาม ด้วยสติและสมาธิที่ตั้งมั่น เพื่อ จะรับรู้ถึงความเปลี่ยนแปลงที่เกิดอย่างต่อเนื่องของรูปและ นามนั้น ผู้เจริญสติต้องกำหนดรู้สภาวธรรมทางกายหรือ รูป และรับรู้อาการเคลื่อนไหวของกาย และความรู้สึก ฯลฯ ให้ต่อเนื่องทุกขณะที่อาการเหล่านั้นเกิดขึ้นอย่างตรง ตามความเป็นจริง ในทำนองเดียวกัน ขณะที่มีสภาวธรรม ทางจิตหรือนามใด ๆเกิดขึ้น เช่น ความปรารถนาอยากได้ หรือความโกรธ ผู้เจริญสติก็ต้องกำหนดรู้ และหากจิตคิด ฟุ้งซ่านซัดส่าย ก็ต้องกำหนดรู้ด้วย โดยบริกรรมว่า "คิด หนอๆ" หรือ "ฟุ้งหนอๆ" เป็นต้น

# Mindful Meditation of What is Present for Right Understanding

As has been stated above, if one desires right understanding, one must diligently contemplate or "note" processes of the aggregates  $R\bar{u}pa$  and  $N\bar{a}ma$ , that are dominant at the time. If processes of  $r\bar{u}pa$ , are dominant, one must concentrate on the  $r\bar{u}pa$  aggregate and if processes of  $n\bar{a}ma$ , are dominant, one must concentrate on the  $n\bar{a}ma$  aggregate. The processes must be noted as they are, and at the exact moment of their arising and under the existing circumstances.

# การเจริญสติตามรู้ในปัจจุบันขณะ ก่อให้เกิดสัมมาที่ฏฐิ

ดังได้กล่าวแล้วว่า หากนักปฏิบัติปรารถนาจะ สร้างความเห็นถูกให้เกิดขึ้น เขาต้องมีสติตามกำหนดรู้ สภาวธรรมของรูปและนาม ที่เกิดขึ้นเด่นชัดในปัจจุบันขณะ โดยละเอียดและอย่างจดจ่อต่อเนื่อง หากสภาวธรรมทาง กายหรือรูปปรากฏชัด นักปฏิบัติพึงกำหนดรู้สภาวธรรม ทางกายนั้น และหากสภาวธรรมทางจิตปรากฏชัด ก็พึง กำหนดรู้สภาวธรรมทางจิตนั้น นักปฏิบัติพึงกำหนดรู้ สภาวธรรมเหล่านั้นตามความเป็นจริงและเท่าทันปัจจุบัน ขณะที่สภาวธรรมเหล่านั้นเกิดขึ้นอยู่

There must be no prior planning in the mind, and no pre-formed ideas or thoughts in meditation. One should just be mindful of whatever is felt, seen or heard, as and when it occurs. If the body ( $r\bar{u}pa$ ) feels hot, this should be noted as the characteristic of "Tejo" (heat element), and should be noted as "hot, hot" and repeated until some other process becomes more dominant. In the same way if feeling of cold, is dominant in the body, this should be noted as "cold, cold" repeatedly, until another subject to be noted occurs.



ไม่พึงวางแผนหรือคาดการณ์อนาคตล่วงหน้า หรือคาดคะเนคาดหวังสภาวธรรมใดๆ ในขณะปฏิบัติ แต่ พึงมีสติกำหนดรู้หรือรับรู้สิ่งที่เกิดขึ้นจริง ไม่ว่าจะเป็น ความรู้สึก ภาพที่เห็น หรือเสียงที่ได้ยิน ตามที่สภาวะ นั้นๆ กำลังเกิดขึ้นจริงๆ เท่านั้น ถ้ารู้สึกมีความร้อน เกิดขึ้นที่กาย(รูป) เราก็พึงมีสติกำหนดรู้ว่า นั่นเป็นสภาว ลักษณะของเตโชธาตุ (ธาตุไฟ) และบริกรรมว่า "ร้อน หนอๆๆ" ซ้ำๆ จนกระทั่งสภาวธรรมอื่นเกิดขึ้นชัดเจนกว่า ขณะเดียวกัน หากมีความเย็นเกิดขึ้นปรากฏชัดในกาย เราก็พึงกำหนดรู้ว่า "เย็นหนอๆๆ" ซ้ำๆ ไปกระทั่งมี สภาวธรรมอื่นเกิดขึ้นให้จิตรับรู้



Other characteristics of *Rūpa*, which may become dominant e.g. firmness, stiffness, movement, twitching, rough/softness may be prominent and this must be noted, as it occurs, as firmness, stiffness etc. In the same way if the mind wanders during noting, this should be noted as "wandering, wandering", etc. or if one starts to think, it should be noted as "thinking, thinking". If desire or anger arises, this feeling should also be noted as it is felt.



ลักษณะประการอื่นๆ ที่เกิดทางกายหรือ**รูป** มี ได้หลายประเภท เช่น ความเข็ง ความตึง การเคลื่อนไหว อาการกระตุก หรือ ความหยาบกระด้าง/ความอ่อนนุ่ม ก็ อาจปรากฏชัดขึ้นได้ เมื่อมันปรากฏขึ้นมา เราก็พึง กำหนดรู้ลักษณะเหล่านั้นด้วย ในทำนองเดียวกัน หากจิต เกิดฟุ้งซ่านซัดส่ายไปในอารมณ์อื่น ก็พึงกำหนดรู้ว่า "ฟุ้ง หนอๆๆ" เป็นต้น หรือหากจิตเริ่มต้นคิดเรื่องอื่นๆ เราก็ พึงกำหนดรู้อาการคิดนั้นว่า "คิดหนอๆๆ" หากเกิด ความปรารถนาอยากได้หรือความโกรธ เราก็พึงกำหนดรู้



## End of Wrong Understanding and Emergence of Right Understanding

At the beginning of mindful meditation, one appears to spend more time noting the wandering mind, the process of *Nāma*, than on noting the processes of *Rūpa*. However, with more time and practice, the wandering will be less, and the noting will become more focused and one will be able to concentrate more on the basic target of noting. At this time the "*Nīvarana*" (hindrances) will totally disappear, and the mind "citta" will become clean and clear. This is the stage or the state of the mind that is called "Citta visuddhi" (purity of mind).

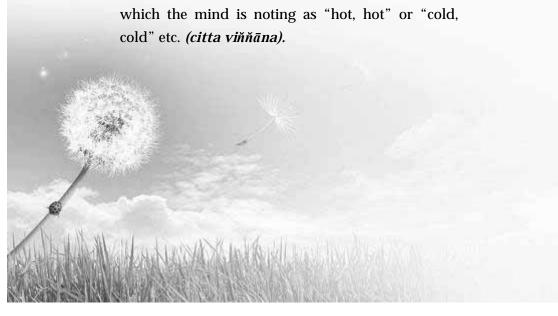
#### การขจัดความหลงผิด

#### และ

## การอุบัติขึ้นของความเห็นถูก(สัมมาทิฎฐิ)

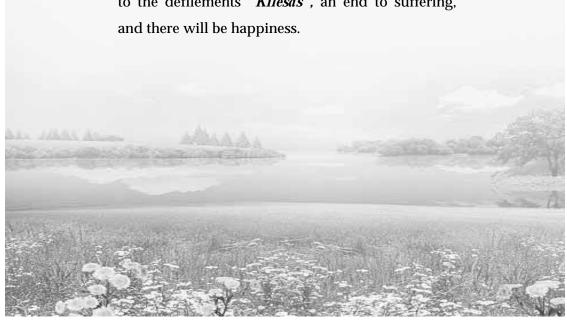
ในระยะเริ่มแรกของการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน นักปฏิบัติมักจะพบว่า ต้องใช้เวลาส่วนใหญ่ไปกับการ กำหนดรู้อาการคิดฟุ้งซ่านซึ่งเป็นสภาวธรรมทางจิต มากกว่าการกำหนดรู้สภาวธรรมทางกาย ต่อเมื่อฝึกฝน เจริญสติเพิ่มขึ้นไปได้สักระยะหนึ่งแล้ว จึงจะพบว่าฟุ้งซ่าน น้อยลง สติที่กำหนดรู้นั้นคมซัดขึ้น และสมาธิของผู้ปฏิบัติ ก็จะมีความตั้งมั่นในอารมณ์กรรมฐานมากขึ้น ในช่วงนี้ นิวรณ์ธรรม(ธรรมที่ขวางกั้นจิตไม่ให้บรรลุความดี) จะถูก กำจัดให้หมดไป และจิตก็จะมีความบริสุทธิ์และกระจ่างซัด ซึ่งเป็นสภาวะของจิตที่บรรลุความเป็น จิตตวิสุทธิ์(ความ บริสุทธิ์แห่งจิต)

When the level of "Citta visuddhi" is achieved, one will understand very clearly, the basic nature and natural characteristics of  $n\bar{u}pa$ , and  $n\bar{u}ma$ . As one is able to increase the period of meditation, concentration gets better and stronger, and understanding and wisdom becomes clear and sharp. At this stage, one will become acutely aware of the pairing of "object of noting", and the "mind consciousness" that is doing the noting: e.g. "the heat or cold" as the object one is noting, and the "mind consciousness" the feeling itself of the heat or cold which the mind is noting as "hot, hot" or "cold, cold" etc. (citta viññāna).



เมื่อบรรลุ**จิตตวิสุทธิ** ผู้ปฏิบัติธรรมก็จะเกิด ปัญญาหยั่งรู้ถึงลักษณะธรรมชาติและลักษณะที่แท้จริงของ รูปและนามได้ เมื่อนักปฏิบัติผู้นั้นสามารถพากเพียรเจริญ กรรมฐานได้ยาวนานขึ้น สมาธิก็จะตั้งมั่นมากขึ้นและมี กำลังมากขึ้น จนเกิดปัญญาเข้าใจได้กระจ่างแจ้งเฉียบคม ในขณะนั้นเอง ผู้ปฏิบัติจะเกิดปัญญารับรู้ได้ว่า มีธรรม เกิดขึ้นคู่กันสองอย่างคือ "สภาวธรรมที่ถูกกำหนดรู้" และ "จิตที่กำลังกำหนดรู้สภาวธรรมที่เกิดอยู่นั้น" เช่น ความ เย็นหรือความร้อนเป็นสภาวธรรมที่ถูกกำหนดรู้ และมีจิต ที่กำลังกำหนดรู้หรือรับรู้สภาวธรรมเย็นหรือร้อนนั้นอยู่ ในขณะที่กำหนดรู้ว่า "ร้อนหนอๆๆ" หรือ "เย็นหนอๆๆ" เป็นต้น (จิตตวิญญาณ การรู้อารมณ์)

This results in realization and right understanding of the *true nature of the feeling of heat and cold.* One will realize that *in reality there is only the "elements of heat or cold"* that are "the object of noting", and that it is "the mind consciousness" that is doing the noting. It is thus apparent that there is no involvement of a "person", "being" or "I". (i.e. – it is not "I" that is feeling the heat or cold). With this realization, the wrong views "Sakkāya ditthi", and "Atta ditthi" will disappear. This will bring an end to the defilements "Kilesās", an end to suffering, and there will be happiness.



ปัญญาที่เกิดนี้เองส่งผลให้ผู้ปฏิบัติประจักษ์แจ้ง และเกิดความรู้ความเข้าใจที่ถูกต้องในตามธรรมชาติที่ แท้จริงของความรู้สึกร้อนหรือเย็นนั้น ผู้ปฏิบัติจะเกิด ปัญญาหยั่งรู้ว่า แท้จริงแล้ว มีเพียงธาตุเย็นหรือร้อน เท่านั้นที่เกิดขึ้นอยู่ อันเป็น "สภาวธรรมที่ถูกกำหนดรู้" และผู้ทำหน้าที่กำหนดรู้ก็คือ "จิตที่รับรู้" ขณะนั้นผู้ปฏิบัติ จะเข้าใจได้ว่า ไม่มีคน สัตว์ บุคคล ตัวตน เรา เขา หรือ ฉัน เข้าไปเกี่ยวข้องด้วยเลย (ไม่มี "ฉัน"ที่กำลังรู้สึกร้อน หรือเย็นอยู่) เมื่อเกิดปัญญาหยั่งรู้เช่นนี้ ความเข้าใจผิดว่า เป็นสักกายทิฏฐิ หรืออัตตทิฏฐิก็จะถูกขจัดไป และเป็น เหตุนำไปสู่การกำจัดกิเลสต่างๆได้ เมื่อสิ้นทุกข์ ความสุข จึงเป็นที่หวังได้ในที่สุด

With more effort, progress in the meditation will continue, and less effort will be needed during noting. The arising and dissolution phenomenon of rūpa, and nāma, which are objects of noting and contemplation becomes very clear, the realization of the natural characteristic of impermanence (dissolution). At this time, you will have reached a stage of insight knowledge (Nana), a stage where all things will become clear, as if seeing with the eyes. One will also be aware of the suffering that results from this, and clear knowledge that there is no involvement of "person, being, soul or atta" in all the processes noted. With this realization the wrong belief of the existence of a "permanent soul" that will past into the next existence, or that the "soul" that cannot be free is wandering around for some time after death will also disappear.

.

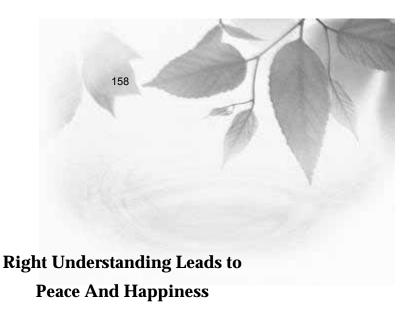
เมื่อพากเพียรยิ่งขึ้น การปฏิบัติก็ย่อมจะก้าวหน้า ต่อไปอีก นักปฏิบัติจะกำหนดรู้ได้ดีขึ้นโดยไม่ต้องอาศัย ความพยายามมากมายเหมือนช่วงแรก การเกิดขึ้นและ เสื่อมสลายไปของรูปและนาม ซึ่งเป็นอารมณ์กรรมฐานจะ ชัดเจนยิ่งขึ้น จนเกิดปัญญาหยั่งรู้ลักษณะธรรมชาติของ ความไม่เที่ยง (ต้องเสื่อมสลายหรือดับไป) ขณะนั้นนัก ปฏิบัติได้บรรลุวิปัสสนาปัญญา(ญาณ)ขั้นหนึ่งแล้ว ใน ระดับนี้ นักปฏิบัติจะรับรู้ทุกสิ่งได้แจ่มชัดราวกับเห็นด้วย ตาตนเอง ยิ่งไปกว่านั้น ปัญญาหยั่งรู้นั้นจะช่วยให้รับรู้ สภาพของทุกขังได้ชัดเจนอีกด้วย เกิดความเข้าใจว่าไม่มี คน สัตว์ บุคคล วิญญาณ หรืออัตตา เข้ามาเกี่ยวข้องใน กระบวนการที่ตนกำหนดรู้อยู่นั้นเลย ปัญญาหยั่งรู้นี้จะ ขจัดความเห็นผิด ที่เชื่อว่ามี "วิญญาณที่เที่ยงแท้"ล่องลอย จากภพนี้ไปสู่ภพหน้า หรือ มี"วิญญาณที่เที่ยงแท้"ล่องลอย จากภพนี้ไปสู่ภพหน้า หรือ มี"วิญญาณ"ที่ยังไปเกิดไม่ได้ ต้องวนเวียนร่อนเร่อยู่หลังจากสิ้นชีวิตไปแล้วด้วย

Thus, the wrong view "Sassata-ditthi" that there is involvement of "person, being, soul or atta" in the natural processes will be eliminated, and the wrong view, *Uccheda ditthi*" the "annihilistic theory", which states that there is only one life existence, and at the end when a person dies there is no "after life" will also be eliminated.



ดังนั้น ความเห็นผิดเรื่อง สัสสตทิฏฐิ ซึ่งเป็น ความเชื่อว่ามีคน สัตว์ บุคคล วิญญาณ หรืออัตตา เข้ามา เกี่ยวข้องในกระบวนการทางธรรมชาติของชีวิต ก็จะถูก กำจัดไป และความเห็นผิดเรื่อง อุจเฉททิฏฐิ อันเป็น ทฤษฎีของความขาดสูญ ที่เชื่อว่ามีภพชาตินี้เพียงภพชาติ เดียวเท่านั้น ไม่มีภพภูมิใดๆ เบื้องหน้าต่อไปอีกหลังความ ตาย ก็จะถูกกำจัดไปด้วยเช่นกัน





In this way, if one realizes the true nature of  $R\bar{u}pa$ , and  $N\bar{u}ma$ , and have the right understanding that there is no such thing as "person" "being" and "I", the previous wrong views and erroneous understanding will disappear. When this occurs, the  $Kiles\bar{u}s$  which are the result of these wrong views will cease to occur, and with the disappearance of the  $Kiles\bar{u}s$  or defilements there will be elimination of suffering – dukkha,

which will bring about true happiness.



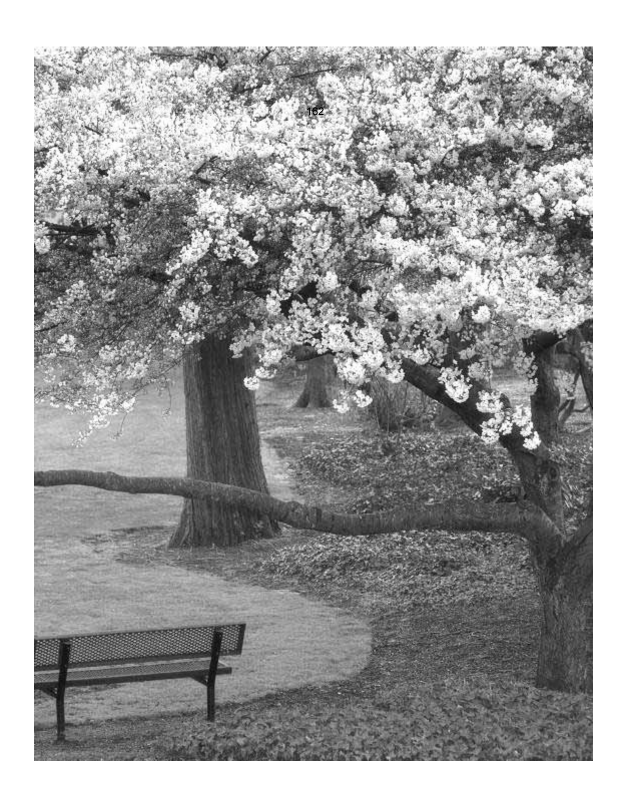
### สัมมาทิฏฐินำไปสู่ความสันติสุข

หากผู้ปฏิบัติเกิดปัญญาหยั่งรู้ลักษณะอันแท้จริง ตามธรรมชาติของ**รูป**และ**นาม** และเข้าใจได้ถูกต้องว่า ไม่ มีบุคคล ตัวตน เรา เขา ใดๆ อยู่เลย ความเห็นผิดเข้าใจ ผิดที่เคยมีมาแต่ก่อนก็จะถูกกำจัดสิ้นไป เมื่อเป็นเช่นนี้ กิเลสอันเป็นผลของความเห็นผิดเหล่านั้นก็ย่อมจะเกิดขึ้น ไม่ได้ เมื่อกิเลสหมดสิ้นไปแล้ว ก็ย่อมส่งผลให้ความทุกข์ (ทุกขัง) ถูกกำจัดตามไปด้วย เมื่อนั้น ความสุขที่แท้จริง ย่อมบังเกิดขึ้นได้

When one continues with this correct method of mindfulness meditation, progressing slowly, the correct "Vipassana insight" and "Sammā ditthi" will become stronger, and may eventually reach the stages of "Magga Ñana" and "Phala Ñana" where one will be totally clear of all "kilesās", or defilements, and one will be able to experience and enjoy total happiness.

May all Beings find the Dhamma, and enjoy Happiness and Peace หากนักปฏิบัติผู้นั้นเจริญสติด้วยความเข้าใจที่ ถูกต้องเช่นนี้ต่อไป ในที่สุด วิปัสสนาปัญญาและ สัมมาทิฏฐิ ก็ย่อมจะก้าวหน้าขึ้นทีละน้อย อย่างค่อยเป็น ค่อยไป และย่อมจะมีกำลังมากขึ้นๆ จนกระทั่งสามารถ บรรลุถึงระดับมรรคญาณและผลญาณ ที่สามารถกำจัด กิเลสได้อย่างเด็ดขาด เป็นสมุจเฉทปหาน เมื่อนั้น นัก ปฏิบัติก็จะสามารถประสบและรื่นรมย์กับความสุขอัน แท้จริงได้

ขอให้ทุกชีวิตได้พบธรรม และมีความรื่นรมย์ในสันติสุขเถิด



# Realization, Abandonment, Experience, And Development

วันที่ & กันยายน พ.ศ. ๒๔๒ Broadcasted on 5<sup>th</sup> September, 1979

นะโม ตัสสะ ภควโต อะระหะโต สัมมาสัมพุทธัสสะ Namo Tassa Bhagavato Arahato Sammā Sambuddhassa

#### To Realize, To Abandon, To Experience, And to Develop

The talk that I am going to give today is titled "To Realize, To Abandon, To Experience, and to Develop". Last year, when I broadcasted the dhamma talk on "Peace & Happiness through Right Understanding", I had said that, there can be true happiness only if one has the right knowledge and understanding of the true nature of the aggregates  $R\bar{u}pa$  (matter), and  $N\bar{u}ma$  (mind), which can eliminate all "kilesās" (defilements).

In order to have the right knowledge and understanding of the true nature of the aggregates, one must diligently and mindfully note and contemplate the dual physical and mental processes of these aggregates,  $r\bar{u}pa$  and  $n\bar{u}ma$ , as they really are, and at the precise time of their occurrence.

## รู้ ละ บรรลุ เจริญ

ธรรมบรรยายในวันนี้มีหัวข้อว่า "รู้ ละ บรรลุ
เจริญ" เมื่อปีที่แล้ว อาตมาได้เคยบรรยายธรรมไว้ใน
หัวข้อ "เห็นถูก เป็นสุขได้" ซึ่งได้อธิบายไว้แล้วว่า
คนเราจะพบความสุขที่แท้จริงได้ ก็ด้วยการทำความเห็น
ของตนให้ถูกต้อง ตรงตามความเป็นจริงอันเป็นธรรมชาติ
ของสภาวธรรมทางกาย (รูป) และสภาวธรรมทางจิต
(นาม) สัมมาทิฏฐินี้จะช่วยกำจัดกิเลสทั้งปวงได้ การที่เรา
จะเป็นผู้มีความเห็นถูก มีความเข้าใจที่ถูกต้องตรงตาม
ธรรมชาติของสภาวธรรมได้ เราต้องเจริญสติกำหนดรู้
สภาวธรรมทางกายและสภาวธรรมทางจิต(รูป-นาม)
ตามความเป็นจริง และเท่าทันปัจจุบันขณะที่สภาวธรรม
เหล่านั้นเกิดขึ้นอยู่เท่านั้น

The main reason for such noting and contemplation with mindfulness ("Sati") is to gain analytical insight into the true nature of these aggregates.

The Lord Buddha, in his teachings has defined four different types of doctrines. Those are:

- ❖doctrine that one must have insight of, realize (Pariňňeyya)
- ❖ doctrine that one must *abandon* or *remove (Pahātabba)*
- ❖ doctrine that one must *experience* with insight knowledge *(Sacchikātabba)*
- ❖ doctrine that one must *develop* the wisdom (*Bhāvetabba*)

สาเหตุสำคัญที่เราต้องเจริญ*สติ*รับรู้สภาวธรรม ทั้งปวงอย่างต่อเนื่องนั้น ก็เพื่อให้เกิดปัญญาประจักษ์แจ้ง ลักษณะที่แท้จริงตามธรรมชาติของสภาวธรรมเหล่านั้น

ในพระพุทธดำรัส พระพุทธองค์ได้ตรัสแยกแยะ ถึงหน้าที่ ๔ ประการ ไว้ดังนี้ คือ

- ♣ กิจที่พึงกระทำคือ การกำหนดรู้ (ปริญเญยยะ)
- ♣ กิจที่พึงกระทำคือ การละหรือการกำจัด(ปหาตัพพะ)
- กิจที่พึงกระทำคือ การประจักษ์แจ้งด้วยปัญญา
   (สัจฉิกาตัพพะ)
- กิจที่พึงกระทำคือ การอบรมให้เกิดปัญญาขึ้น
   (ภาเวตัพพะ)

The doctrine that must be <u>realized</u> (have insight or analytical knowledge of) are characteristics of *Rūpa*, or khanda (body / physical constituents), and *Nāma* or citta / cetasika (the mental constituent).

What must be <u>abandoned</u> is the defilement *tanhā* (attachment, all forms of desire).

What must be <u>experienced</u> with insight knowledge  $\tilde{N}$  and (wisdom) is  $Nibb\bar{u}$  na – (end to suffering).

And to <u>develop</u> wisdom, one must practice *Ariya-atthāngika-magga*, the *Eight-fold Noble Path* which leads to elimination of suffering.

กิจที่พึงกระทำ คือ การ*กำหนดรู้*ลักษณะที่ แท้จริงของสภาวธรรมทาง*กาย*หรือ*รูปขันธ์* (กองรูป รูป-กาย)และสภาวธรรมทาง*จิต*หรือ*นามขันธ์* คือ จิตและ เจตสิก (กองนาม)

กิจที่พึง**ละ**หรือกำจัด คือ กิเลสที่เป็น*ตัณหา* (ความยึดติด ความทะยานอยากต่างๆ)

กิจที่พึง**ทำให้แจ้ง**ด้วยปัญญา**ญาณ** คือ **นิพพาน** (ความดับทุกข์)

และกิจที่พึง**อบรมให้เกิดมี** คือ การเจริญ อริยมรรคมีองค์ ๘ หรือ**อริยอัฏฐังคิกมรรค** ซึ่งเป็น หนทางเดียวที่นำไปสู่ความดับทุกซ์ได้

#### The doctrine About Which One Must Have Insight Knowledge

Why do we need to have insight into the true nature of  $R\bar{u}pa$  and  $N\bar{u}ma$ ? It is because the psycho-physical processes of these aggregates are believed to be the cause of all suffering.

There are three types of suffering:

- "dukkha-dukkha" which is the obvious physical and mental suffering that we are aware of.
- "vipari-nāma dukkha" or suffering caused by undesirable changes occurring in body or environment.
- "sankhara dukkha", or suffering caused by formation and dissolution, or arising and perishing phenomena, in the rounds of rebirth.

#### กิจที่พึ่งกระทำ คือ การกำหนดรู้ เพื่อให้เกิดปัญญา

เหตุใดเราจึงต้องเจริญสติให้เกิดปัญญาหยั่งรู้ ธรรมชาติที่แท้จริงของ*นาม*และ*รูป*ด้วย สาเหตุก็เพราะ สภาวธรรมทางกายและจิตเหล่านี้คือต้นเหตุแห่งความ ทุกซ์ทั้งปวง ทุกข์แบ่งได้เป็น ๓ ประเภท คือ

- ◆ ทุกขทุกข์ หมายถึง ความทุกข์กายทุกข์ใจที่ เราประสบอยู่
- **♦ วิปริณามทุกซ์** หมายถึง ทุกซ์ที่เกิดจากความ แปรปรวนผันแปร ที่เกิดในชีวิตของเราและใน สภาพแวดล้อม
- ◆ สังขารทุกข์ หมายถึง ทุกข์ที่มีประจำสังขาร
   จากการเกิดขึ้นและดับสลายไป เป็นสภาวธรรมของความ
   เกิดขึ้นและความดับไปที่มีประจำอยู่ในวัฏสงสาร

We have said that the dual processes of *Rūpa and Nāma*, the physical and mental processes are mere aggregates of suffering, and as long as they are present there will be suffering. However, if we do not note and contemplate the characteristics of the aggregates with *sati*, (mindfulness) we will only see the obvious "dukkha-dukkha" as suffering. We will not be aware of the more subtle "vipari-nāma dukkha" (mistaken for a form of happiness) and "sankhara dukkha" (the arising and perishing phenomena in the rounds of rebirth), are also suffering.

ดังได้กล่าวแล้วว่า สภาวธรรมทางกาย และ สภาวธรรมทางจิตหรือรูปและนามนี้ เป็นองค์ประกอบ ของความทุกข์ ตราบใดที่สภาวธรรมเหล่านี้ยังคงดำเนิน อยู่ เมื่อนั้นก็จะยังคงมีทุกข์เกิดขึ้นอยู่เสมอ อย่างไรก็ตาม หากเราไม่เจริญสติกำหนดรู้ลักษณะที่แท้จริงตาม ธรรมชาติของสภาวธรรมเหล่านี้ เราก็จะสำคัญผิด เห็น เพียงว่า ทุกขทุกข์คือทุกข์อย่างเดียวในชีวิต เราจะไม่ สามารถรับรู้ได้ว่ายังมีทุกข์อีก ๒ ประเภทที่ซับซ้อนกว่าอีก ด้วย อันได้แก่ วิปริณามทุกข์ (ความสำคัญผิดว่าเป็นสุข) และสังขารทุกข์ (สภาวธรรมการเกิดขึ้นและดับไปใน สังสารวัฏฏ์)

Because we are not aware that the physical and mental aggregates are the objects of suffering, we may think of them as "sukha" or something that it is good or pleasant. With these thoughts there will arise the kilesās-tanhā,- desire and attachment, for the aggregates and unhappiness will follow close behind these thoughts.

[Here Sayadaw is again highlighting that one must <u>realize</u> the truth of suffering – *dukkha sacca,* the first of the Four Noble Truths]

ที่เป็นเช่นนี้ก็เพราะความไม่รู้ว่าสภาวธรรมทาง กายและทางจิตคือตัวทุกข์ที่แท้ เราจึงสำคัญผิดว่ามันคือ ความ**สุข** หรือเห็นว่าเป็นสิ่งสวยงามและน่าพึงพอใจ เมื่อ สำคัญผิดเช่นนี้ *กิเลส ตัณหา*ซึ่งเป็นความทะยานอยาก และความยึดติดในสภาวธรรมเหล่านั้นจึงเกิดขึ้น และใน ที่สุดความทุกข์ก็จะตามมา

[ในที่นี้พระอาจารย์ได้ย้ำถึงความสำคัญของการ กำหนดรู้ทุกขสัจจ์ ซึ่งเป็นกิจประการแรกในอริยสัจจ์ ๔]

#### **Insight Meditation to obtain Knowledge**

Judging from what has been said above, if one wishes to end suffering and have happiness, one will have to discern the true nature of the sufferings of the processes of  $R\bar{u}pa$  and  $N\bar{u}ma$ , and realize and accept that they are in truth, aggregates of suffering. This knowledge and understanding, will only come when one has practiced according to the doctrine, the Eight-fold Noble Path, Magganga, and develop this understanding and wisdom within ourselves.



#### การเจริญวิปัสสนาเพื่อให้เกิด ปัญญาประจักษ์แจ้ง

ท่านสาธุชนทั้งหลายจะเห็นได้ว่า หากเรา ปรารถนาที่จะกำจัดทุกข์ให้สิ้นไป เพื่อความสุขที่ยั่งยืน เรา จำเป็นจะต้องรู้แจ้งลักษณะที่แท้จริงของสภาวธรรมรู**ป**และ นามที่เป็นทุกข์นั้น กำหนดรู้และยอมรับว่า แท้จริงแล้ว สภาวะเหล่านั้นคือทุกข์ ปัญญาและความเข้าใจนี้จะ เกิดขึ้นได้ ก็ด้วยการเจริญอริยมรรคมีองค์ ๘ หรือ "มัคคังคะ" เพื่อเจริญให้ปัญญาและความเข้าใจเกิดมีขึ้น ภายในตน How does one practice this? This is done by a constant and attentive mental noting with "sati", and contemplation of all physical processes of  $n\bar{u}pa$ , and the mental processes of  $n\bar{u}ma$  as they are, and when they occur. If in the aggregate  $R\bar{u}pa$ , there is the characteristic roughness or softness, this should be noted with mindfulness, as "it is rough" or "it is soft". If there is fluidity, or cohesion, or clumping of matter in the body, these must also be noted as they are. If is hot or cold, this should also be noted as "it is hot or it is cold", and feeling of pressure, distension and pushing movements within the body, these must also be noted. This type of mindfulness noting of the bodily processes is  $K\bar{u}y\bar{u}$ -nupassan $\bar{u}$ -satipatth $\bar{u}$ na.

เราจะเจริญให้เกิดปัญญาเช่นนี้ได้อย่างไร ก็ด้วย การเจริญสติกำหนดรู้สภาวธรรมที่เกิดทางกายและ สภาวธรรมที่เกิดทางจิตอย่างจดจ่อและต่อเนื่องตามที่เป็น จริงและทันปัจจุบันขณะเท่านั้น เมื่อกำหนดรู้สภาวธรรม ทางกาย(รูป) ซึ่งปรากฏลักษณะหยาบกระด้างหรืออ่อน นุ่ม พึงกำหนดรู้ด้วยสติว่า "หยาบ" หรือ "อ่อนนุ่ม" หากมีการลื่นไหล หรือ เกาะกุม หรือ จับรวมกันเป็นกลุ่ม เป็นก้อนในกาย ก็พึงมีสติกำหนดรู้ลักษณะเหล่านั้นด้วย หากปรากฏความเย็น ความร้อน ก็ต้องกำหนดรู้ว่า "เย็น" หรือ "ร้อน" หากมีอาการตึง หรือ หย่อน หรือ ผลักดัน เกิดขึ้นภายในกาย ก็พึงมีสติกำหนดรู้ด้วยเช่นกัน การมีสติกำหนดรู้เช่นนี้เป็นการกำหนดรู้สภาวธรรมทางกาย เรียกว่า กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน

Another type is noting the *physical and mental sensations and feelings*, in the body. Both the physical and mental sensations can be pleasant or unpleasant e.g. the physical unpleasant sufferings, may be felt as aches, pain and discomfort etc. Pleasant sensations can be cool and comfortable. Unpleasant mental sufferings occur in the mind e.g. worry, sadness, or as feeling of joy and happiness.

These sensations should be noted precisely as they are and at time of their occurrence, as "pain" discomfort, or "sadness" or pleasure etc. Mindful meditation of *physical and mental sensations* or feelings is called – *Vedanā - nupassanā - satipatthāna*.

การกำหนดรู้อีกประเภท คือ กำหนดรู้ ความรู้สึกทางกายและทางใจที่เกิดภายในกาย ความรู้สึกที่เนื่องด้วยกายหรือจิตนี้อาจเป็นความรู้สึกที่น่า พึงพอใจหรือไม่ก็ได้ เช่น ความรู้สึกทุกข์ทางกาย ที่อาจ แสดงออกเป็นความเจ็บ ความปวด ความไม่สบายกาย ต่างๆ เป็นต้น ความรู้สึกที่น่าพึงพอใจก็อาจเป็นความเย็น สบายกาย ส่วนความรู้สึกทุกข์ทางใจที่เกิดกับจิต เช่น ความกังวล ความเศร้าเสียใจ หรือความเบิกบานเป็นสุขใจ

เราต้องมีสติกำหนดรู้ความรู้สึกเหล่านี้อย่างตรง
ตามความเป็นจริงและทันปัจจุบันขณะที่ความรู้สึกนั้น
เกิดขึ้นด้วย เช่น กำหนดว่า "ปวดหนอๆๆ" เมื่อไม่สบาย
กาย หรือกำหนดว่า "เสียใจหนอๆๆ" หรือ "สุขใจ
หนอๆๆ" เป็นต้น การมีสติกำหนดรู้ความรู้สึกทางกาย
และทางใจเหล่านี้เรียกว่า เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน

There is also meditation of processes of *Citta, - thoughts, mental processes, consciousness.*These can also be wholesome or unwholesome, good or bad e.g. anger, or love. These must also be noted as such in the same way. This type of mindful meditation on consciousness is known as *Cittā- nupassanā - satipatthāna.* 

Then, there is perception occurring through the sense organs, or *mind objects,* sense of seeing, hearing, smell and taste. These must be noted as, "seeing", or "hearing", etc. of what is perceived. This noting of *mind objects,* is *Dhammā - nupassanā- satipatthanā*.

นอกจากนั้นยังมีการเจริญสติตามรู้สภาวธรรม ทางจ**ิต ความคิด หรือการรู้อารมณ์ทางใจ** ในกรณีนี้ก็ อาจเป็นสภาวธรรมทางจิตที่เป็นกุศลหรืออกุศล ดีหรือไม่ ดีก็ได้ เช่น ความโกรธ ความรัก พึงกำหนดรู้สภาวธรรม เหล่านี้ตามความเป็นจริงเช่นกัน การเจริญสติกำหนดรู้จิต เช่นนี้ เรียกว่า **จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน** 

ประการสุดท้าย การรู้อารมณ์ทางทวารต่างๆ หรือที่เรียกว่า อายตนะ อันได้แก่สภาวธรรมการเห็น การ ได้ยิน การรู้กลิ่น การรู้รส เราก็ต้องกำหนดรู้สภาวธรรม เหล่านี้ด้วย โดยกำหนดรู้เมื่อสภาวธรรมเหล่านั้นเกิดขึ้น ว่า "เห็นหนอ"หรือ"ได้ยินหนอ"เป็นต้น การมีสติกำหนด รู้สภาวธรรมเช่นนี้เรียกว่า ธรรมานุปัสสนาสติปัฏฐาน

# Mindful Contemplation of Phenomena as They Are

What we wish to achieve is to be able to note all processes of rūupa and nāma by attentive contemplation and mindfulness "Sati". When noting thus, one must not try to imagine behaviors that have not yet occurred, but should note the natural processes as they are seen or felt at the time they occur. This practice instructed by Buddha is "Yathabutam Sammappaňňāya, Datthabbam" is to diligently note and contemplate existing natural characteristics with right knowledge and Noting and contemplation of understanding. imaginative phenomena not actually present e.g. read or heard, will not bring about "Bhāvanā-maya māna, or Vipassanā māna, (wisdom developed from personal experience of meditation - *Bhāvanā*), the true objective of meditation.

### การมีสติระลึกรู้สภาวธรรมต่างๆ ตามความเป็นจริง

สิ่งที่เรามักอยากจะทำให้สำเร็จก็คือ การมีสติ
กำหนดรู้รูปและนามอย่างจดจ่อต่อเนื่องได้ แต่ขณะที่เจริญ
สติตามรู้สภาวธรรมอยู่นั้น นักปฏิบัติไม่พึงคาดหวังถึงสิ่งที่
ยังไม่ได้เกิดขึ้น พึงกำหนดรู้แต่เฉพาะกระบวนการ
ธรรมชาติที่กำลังเกิดอยู่จริงๆ อย่างที่เห็นอยู่หรือรู้สึกอยู่
ตามความเป็นจริง ดังที่พระพุทธองค์ตรัสไว้ว่า "ยถาภูต์
สมฺมปฺปญฺญาย ทฏฺจพฺพ์" พึงพากเพียรมีสติกำหนดรู้
ลักษณะตามธรรมชาติที่เกิดอยู่ด้วยความเข้าใจที่ถูกต้อง
การกำหนดรู้สภาวธรรมที่ไม่ได้กำลังเกิดอยู่จริงแต่นึกคิด
ไปเอง เช่น การอ่านหรือฟัง ไม่ช่วยให้เกิดภาวนามยญาณ
หรือ วิปัสสนาญาณ (ญาณปัญญาที่เกิดจากการประจักษ์
แจ้งด้วยประสบการณ์ตรงจากการเจริญวิปัสสนาภาวนา)
อันเป็นจุดมุ่งหมายที่แท้จริงของการเจริญกรรมฐานได้เลย

Wisdom gained from above practice will be "Cintā-maya-māna" (wisdom gained by intellectual analysis or philosophical knowledge). This is not true wisdom and cannot eliminate kilesās, or suffering. To develop "Bhā vanā-maya, Vipassanā māna, which will eliminate suffering, one must practice as instructed "Yathabutam Sammappaňňāya, Datthabbam" to note and contemplate existing natural characteristics with mindfulness "Sati" all dominant processes of Rūpa and Nāma occurring in daily life, during the four bodily postures, walking, standing, sitting and lying positions.

During this practice of  $Vipassan\bar{a}$  or mindful meditation, one must not select the object process for noting, whether  $R\bar{u}pa$  or  $N\bar{a}ma$ , but must allow the mind to note the most dominant process as and when it occurs.

ปัญญาที่ได้จากการคิดไตร่ตรองของบุคคล เป็น เพียงจินตามยญาณ (ปัญญาที่ได้จากการคิดพิจารณา ไตร่ตรองหาเหตุผลหรือด้วยความรู้ทางปรัชญา) ปัญญาชนิดนี้ยังไม่ใช่ปัญญาที่แท้จริงและไม่สามารถกำจัดกิเลส หรือทุกข์ได้ การจะเจริญให้ภาวนามยปัญญา หรือ วิปัสสนาญาณ เกิดขึ้นเพื่อกำจัดทุกข์ได้นั้น บุคคลพึงเจริญ สติตามคำสอน "ยถาฏต์ สมุมปุปญฺญาย ทฏฺจพฺพ์" มีสติ ระลึกรู้ลักษณะตามธรรมชาติของรูป-นามที่ปรากฏชัด ซึ่ง กำลังเกิดขึ้นอยู่ในชีวิตประจำวัน ในอิริยาบถทั้ง ๔ คือ ยืน เดิน นั่ง และนอน

ในการเจริญวิปัสสนากรรมฐานหรือการเจริญสติ นั้น นักปฏิบัติพึงกำหนดรู้สภาวธรรมที่กำลังเกิดขึ้นอยู่โดย ไม่เลือก ไม่ว่าจะเป็น**รูป**หรือ**นาม**ก็ตาม พึงปล่อยให้จิตเป็น ผู้กำหนดรู้สภาวธรรมที่ปรากฏชัดที่สุดในปัจจุบันขณะเอง

At the beginning of meditation, concentration will not be strong and the mind tends to wander, plan, or think, and one may find that more time is spent in noting or contemplation of mind processes (citta) i.e. the yogi is practicing Cittā-nupassanā-satipatthāna. However, when one has been meditating for some time, the mind gets more focused, thinking and wandering gets less, noting is more intense and calmness develops as *samadi* (concentration) gets stronger. As time progresses, the mind of the practicing yogi will become clean of all hindrances or "Nivaranas", such as *Kāmacchanda* (sensual desire), *vyāpāda* (illwill), thina-middha (sloth and torpor), uddhaccakukkucca (restlessness and worry), and vicikicchā (skeptical doubt). At this time the mind will become clean and untainted, and knowledge and wisdom will also become more acute and clear. This is the stage of *Cittā-visuddhi*.

ในระยะแรกเริ่มปฏิบัติ สมาธิยังไม่มีกำลัง จิตจึง มักจะซัดส่ายฟุ้งซ่านบ้าง วางแผนบ้าง คิดเรื่องราวต่างๆ บ้าง จนผู้ปฏิบัติรู้สึกว่าได้ใช้เวลาส่วนใหญ่ไปกับการ กำหนดรู้จิต อันกล่าวได้ว่า ผู้ปฏิบัติกำลังเจริญจิตตา-นุปัสสนาสติปัฏฐานอยู่นั่นเอง อย่างไรก็ตาม เมื่อผู้ ปฏิบัติได้ฝึกฝนเจริญสติต่อไป จิตจะรวมตัวดีขึ้น คิดและซัด ส่ายน้อยลง กำหนดรู้ได้คมซัดยิ่งขึ้น จิตจะสงบเป็นสมาธิ ที่ตั้งมั่นมากขึ้น เมื่อเวลาผ่านไปอีกระยะ จิตของผู้ปฏิบัติก็จะสงบจากนิวรณ์ธรรมอันเป็นอุปสรรคที่ชัดขวาง ความก้าวหน้าของการปฏิบัติ เช่น กามฉันทะ(ความยินดี พอใจในกามคุณอารมณ์) พยาปาทะ(ความพยาบาทปอง ร้าย) ถืนมิทธะ(ความง่วงเหงา หดหู่ เชื่องซึม) อุทธัจจะ กุกกุจจะ(ความฟุ้งซ่านรำคาญใจ) และวิจิกิจฉา(ความลังเลสงสัย) ขณะนั้นจิตของผู้ปฏิบัติจะใสสะอาด ปัญญารู้ แจ้งจะกระจ่างชัดขึ้น เรียกว่าได้บรรลุถึง จิตตวิสุทธิ แล้ว

#### Mindful Contemplation Brings Knowledge

When mind clears and knowledge and wisdom in the yogi becomes more acute, she begins to be aware of the "Sabhava lakkhana" (natural characteristics), and "Samanna lakkhana" (general characteristics) of the aggregates  $R\bar{u}$  pa and  $N\bar{u}$  ma.

lakkhana", "Sabhava the natural characteristics of rūpa and nāma, refers to the individual characteristics of each form of  $r\bar{u}pa$  and nāma aggregates. They are concerned only with physical and mental phenomenon of their respective rūpa and nāma, and not with those of other rūpa / nāma aggregates. For example, the characteristics, hardness, roughness, softness, are concerned with "pathavi-dhatu" (the element) of  $r\bar{u}pa$ , and are not concerned with other elements of rūpa or nāma.

### การเจริญสตินำมาซึ่งปัญญา

เมื่อผู้ปฏิบัติบรรลุถึงความบริสุทธิ์แห่งจิตเช่นนี้
แล้ว ปัญญาของผู้นั้นก็จะเฉียบคม ส่งผลให้ประจักษ์แจ้งใน
สภาวลักษณะ (ลักษณะพิเศษหรือลักษณะเฉพาะ)และ
สามัญญลักษณะ(ลักษณะทั่วไป) ของสภาวธรรมทางกาย
และสภาวธรรมทางจิต หรือ รูป และ นาม นั่นเอง

สภาวลักษณะคือลักษณะพิเศษหรือ ลักษณะเฉพาะของรูปและนาม เป็นลักษณะเฉพาะตัวของ รูปและนามแต่ละอย่าง แต่ละรูปและนามต่างก็มี ลักษณะเฉพาะตนที่ไม่มีในสภาวธรรมอื่น เป็นลักษณะที่ ทำให้สภาวธรรมแต่ละชนิดแตกต่างกัน เช่น ลักษณะแข็ง หยาบกระด้าง อ่อนนุ่ม คือ ลักษณะของปรูวีธาตุ(ธาตุ ดิน) ซึ่งจัดเป็นสภาวธรรมฝ่ายรูป และเป็นลักษณะเฉพาะ ของธาตุดินเท่านั้น ไม่มีลักษณะนี้ในสภาวธรรมอื่นอีก On the other hand, the characteristic of touch is only concerned with "phassa" (contact element) and not with other elements, and sensations are concerned with "vedanā" (element of feeling) and not with other rūpa and nāma aggregates. Therefore, Natural Characteristics refer only to specific individual characteristics. The Dhammasangani subcommentary (page 64) explains: "Sabhavo kakkhala phusanadiko asadharano" = characteristics, such as hard, rough, touch are not general characteristics but are specific individual characteristics.

ในทางตรงข้าม อาการกระทบสัมผัสก็เป็น ลักษณะพิเศษที่มีเฉพาะผัสสธาตุเท่านั้น ไม่มีในธาตุอื่น ส่วนความรู้สึกก็เป็นลักษณะเฉพาะของเวทนา (ความรู้สึก)เท่านั้น ไม่มีลักษณะนี้ในสภาวธรรมทางกาย และสภาวธรรมทางจิตอื่นๆ อีกเช่นกัน เพราะฉะนั้น สภาวลักษณะ จึงหมายถึงลักษณะเฉพาะตามธรรมชาติที่ มีประจำในสภาวธรรมแต่ละอย่างเท่านั้น คัมภีร์ฎีกาของ ธรรมสังคณี (หน้า ๖๔) กล่าวไว้ว่า "สภาโว กกุขห ผุสนาทิโก อสาธารโณ" แปลว่า "ลักษณะเฉพาะ เช่น แข็ง หยาบกระด้าง กระทบสัมผัส ไม่ใช่ลักษณะสามัญ ทั่วไป แต่เป็นลักษณะเฉพาะตัว"

"Samanna lakkhana" the general characteristics refers to characteristics common to all  $r\bar{u}pa$  and all  $n\bar{u}ma$  aggregates and are not particular to any one individual aggregate. For example, the characteristics Anicca (impermanence), Dukkha (suffering) and Anatta (no soul or atta – person, being, or "I") are common to all  $r\bar{u}pa$  and  $n\bar{u}ma$  aggregates, and are considered as the general characteristics.

The *Dhammasanganī* subcommentary (page 64) explains as "*Sāmaňňam, Sādhārano aniccādi sabhāvo*" = characteristics like *Anicca* are common to all aggregates. Thus they are the general characteristics.

สามัญญลักษณะ หรือ ลักษณะทั่วไป หมายถึง ลักษณะที่มีประจำเหมือนๆ กันในทุกสภาวธรรมทางกาย และทางจิตทั้งหมด เช่น ลักษณะของอนิจจัง(ความไม่ เที่ยง) ทุกซัง(ความเป็นทุกซ์) และอนัตตา(ความไม่มี ตัวตน บุคคล เรา เขา ไม่มีอัตตา) เป็นลักษณะสามัญ ทั่วไปที่ทุกสภาวธรรมทางกายและทางจิตมีเสมอ เหมือนกันหมด จึงจัดเป็นลักษณะสามัญทั่วไปของ สภาวธรรมทั้งปวง

ในคัมภีร์ฎีกาของธรรมสังคณี ได้กล่าวไว้ว่า "สามญญ์, สาธารโณ อนิจุจาติ สภาโว" อันแปลว่า ลักษณะเช่น อนิจจัง เป็นลักษณะสามัญทั่วไปเสมอ เหมือนกันในขันธ์ทั้งหมด จึงเรียกว่าสามัญญลักษณะ

Of the two characteristics "Sa-bhā-va" (natural) and "Sā-maňňa" (general), practicing yogis usually become aware of the natural characteristics first, and become aware of the general characteristics later. However, at the stage when the yogi realizes that he/she is aware of the general characteristics, the yogi will also realize that unknowingly, awareness of the natural characteristics has already been developed.

หากเทียบระหว่างสภาวลักษณะและสามัญญ-ลักษณะนั้น นักปฏิบัติมักจะเกิดปัญญาประจักษ์แจ้งในสภาวลักษณะตามธรรมชาติเป็นอันดับแรกก่อน แล้วจึงจะประจักษ์แจ้งในสามัญลักษณะต่อไปในภายหลัง อย่างไรก็ตาม เมื่อนักปฏิบัติได้เกิดปัญญาหยั่งรู้สามัญลักษณะของสภาวธรรมทั้งปวงได้แล้ว ก็มักจะรับรู้ด้วยว่า ตนได้เกิดปัญญาหยั่งรู้สภาวลักษณะในธรรมชาติของสภาวธรรมต่างๆ แล้วด้วยโดยไม่รู้ตัว



#### **Knowledge of the Natural Characteristics**

Awareness of "Sa-bhā-va lakkhana" (natural characteristics) arises in the following way. While the "rising" and "falling" movements of the abdomen are being noted, one will also become aware of a feeling of fullness, or pushing and falling movements. These are not associated with the shape or form of the abdomen, each feeling or movement being separate and distinct. This is the ability to discern distinctly, the "Sabhāva" or natural characteristics of "vāyo" or "wind element" of rāpa.

## ปัญญาหยังรู้สภาวลักษณะ

ปัญญาที่หยั่งรู้สภาวลักษณะหรือลักษณะพิเศษ โดยธรรมชาตินั้นเกิดขึ้นได้ดังนี้ คือ ขณะที่นักปฏิบัติกำลัง กำหนดรู้อาการพองและยุบของท้องอยู่นั้น ก็ย่อมจะรับรู้ อาการตึง ผลักดัน หรือหย่อนได้ด้วย อาการเหล่านี้หาได้ เกี่ยวข้องกับรูปร่างสัณฐานของท้องเลย แต่ละอาการหรือ ความรู้สึกนี้จะแยกขาดจากกันและปรากฏให้รับรู้ได้ชัดเจน นี่คือการรับรู้สภาวลักษณะหรือลักษณะพิเศษของวาโยธาตุ หรือธาตุลม ซึ่งนับเนื่องอยู่ในฝ่ายรูป

ในกระบวนการที่กำลังกำหนดรู้อยู่นั้น นักปฏิบัติ จะรับรู้สภาวะทางใจคือ นาม หรือ จิต ที่กำลังกำหนดรู้ อาการเคลื่อนไหวนั้นด้วย ขณะนั้นเอง นักปฏิบัติจะรับรู้ได้ ว่า ไม่มีคน สัตว์ บุคคล หรือ อัตตา ใดๆ อยู่เลย และจะ ไม่สำคัญผิดไปว่า "ฉันกำลังกำหนดรู้อยู่" หรือ "ฉันรู้ว่าท้อง ของฉันกำลังพอง-ยุบอยู่" เป็นต้น

During the process of noting, one will be aware of the mind element of  $n\bar{a}ma$  – "cittā" noting the movements. During this time, there will be awareness that there is no involvement of a person or "atta", and will not record as "I am noting" or "I know my abdomen is rising/falling" etc. The noting mind should be directed towards the distension and pushing movements etc. and awareness of these feelings. In this way, one is directing the feeling, and inclination of the noting mind towards the mind object, the fullness, the pushing and falling movements of the abdomen. This awareness or feeling is the "Sabhāva" or natural characteristics of  $n\bar{a}ma$ .

In the same way when one is doing walking meditation, you will be aware of and be able to note the natural characteristics of both the  $r\bar{u}pa$  and  $n\bar{a}ma$  aggregates.

นักปฏิบัติพึงจดจ่อเอาสติกำหนดรู้ตรงไปที่อาการ เคลื่อนไหวที่ผลักดันขึ้นหรือหย่อนลง และพร้อมๆ กันก็ให้ รับรู้ความรู้สึกที่เกิดขึ้นด้วย ซึ่งเท่ากับว่า ผู้ปฏิบัติได้มุ่งจิต ไปรับรู้ความรู้สึกหรือสภาวธรรมทางจิตด้วย กล่าวคือ รับรู้ อาการพองขึ้น อาการยุบลงของหน้าท้อง และรับรู้ทั้ง ความรู้สึกที่เกิดขึ้นนั้น การกำหนดรู้ความรู้สึกนี้เป็นการ หยั่งรู้ถึง*สภาวลักษณะ*หรือลักษณะพิเศษของสภาวธรรม ทางจิตหรือ*นาม* 

ในทำนองเดียวกัน ขณะที่ผู้ปฏิบัติกำลังเดิน จงกรมอยู่ ก็พึงมีสติกำหนดรู้*สภาวลักษณะ*ตามธรรมชาติ ของ*รูป*และ*นาม*ทั้งหลายนั้นด้วย

There will be awareness of the upward movements of the foot as it is gradually lifted upwards, followed by the gradual movement forward as we push the foot forward. Then there is the gradual lowering of the foot as we drop the foot to the ground. These movements will be noted as "lifting, lifting" as we lift the foot upwards, "pushing forward" as we push it forward, and as "dropping" when we drop the foot. This is noting the natural characteristics of the rūpa and nāma aggregates, "vāyo" or "wind element" of rūpa. At the same time, the mind (nāma) will be noting the characteristics of feeling and perception of the same movements, as "lifting, lifting", "pushing forward", and "dropping". This is the awareness of the natural characteristics of *nāma*. In this way, while noting, we will become aware of the natural characteristics of both rūpa and nāma aggregates.

พึงกำหนดรู้อาการเคลื่อนไหวของเท้าที่เคลื่อน สูงขึ้นในขณะที่ค่อยๆ ยกเท้าขึ้น ตามด้วยการมีสติกำหนด รู้อาการผลักดันออกไป ขณะที่ค่อยๆ ย่างเท้าไปข้างหน้า แล้วกำหนดรู้อาการที่เท้าลดระดับต่ำลง ขณะที่เท้าค่อยๆ เหยียบลง พึงบริกรรมว่า "ยกหนอ" ขณะที่เรายกเท้าขึ้น "ย่างหนอ"ขณะที่เราย่างเท้าออกไป และ "เหยียบหนอ" ขณะที่เราวางเท้าลง นี่คือวิธีการกำหนดรู้สภาวลักษณะ ของรูป และ นาม คือกำหนดรู้ "วาโยธาตุ"หรือ"ธาตุ ลม" ซึ่งเป็นธรรมฝ่ายรูป ขณะเดียวกันนามหรือจิตก็จะ กำหนดรู้ลักษณะของความรู้สึกหรือความรับรู้ในอาการ เคลื่อนไหวเหล่านั้นด้วยเช่นกัน ว่า "ยกหนอ" "ย่างหนอ" และ "เหยียบหนอ" อันเป็นการกำหนดรู้สภาวธรรมทาง จิตหรือนามด้วย ด้วยวิธีนี้ ในขณะที่กำหนดรู้ เราจึงรับรู้ สภาวลักษณะของทั้งรูปและนาม

With this awareness, one will realize that there is only the basic and individual characteristics of  $n\bar{a}ma$  and  $r\bar{u}pa$  aggregates, that there is no involvement of "person", or "being" or "I", and one will become free from the wrong concept of their existence and involvement in the process. Thus, one reaches the stage of  $N\bar{a}ma$ - $R\bar{u}pa$ -Pariccheda- $N\bar{a}ma$ , where one is aware of the true nature of  $n\bar{a}ma$  and  $r\bar{u}pa$ . At this stage, one is able to temporarily eliminate the two  $kiles\bar{a}s$  – "atta ditthi" and " $sakkaya\ ditthi$ ".

Thus one is now clear of the wrong views and understanding. This is the achievement of the state of "Ditthi-visuddhi".

At this time, one also realizes that the noting mind or consciousness arises and begins to note, because one is aware of the existence of an object to see or note.

ด้วยการกำหนดรู้เช่นนี้ นักปฏิบัติจะหยั่งรู้ได้ว่า มีเพียงลักษณะเฉพาะและลักษณะสามัญของสภาวธรรม ทางกายและทางจิตเท่านั้นที่ปรากฏอยู่ ไม่มีคน สัตว์ บุคคล ตัวตน เรา เขา เกิดร่วมด้วยเลย เมื่อนั้นนักปฏิบัติ ก็จะพันจากความเห็นผิดว่ามีตัวตนที่เกี่ยวข้องอยู่ใน กระบวนการเหล่านั้น และย่อมถือได้ว่านักปฏิบัติผู้นั้น บรรลุถึงนามรูปปริจเฉทญาณ อันเป็นวิปัสสนาญาณขั้นที่ จำแนกรูปและนามตามความเป็นจริงได้แล้ว ในขั้นนี้ นัก ปฏิบัติผู้นั้นย่อมสามารถกำจัดกิเลสทั้งสองตัว คือ อัตตทิฏฐิ และ สักกายทิฏฐิ ไปได้ชั่วคราว

เมื่อพ้นจากความเห็นผิดเข้าใจผิดแล้ว ผู้ปฏิบัติ นั้นก็บรรลุถึง *ทิฏฐิวิสุทธิ* คือ ความบริสุทธิ์แห่งความเห็น

ขณะนั้น นักปฏิบัติก็จะเข้าใจได้ด้วยว่าจิตที่ กำหนดรู้เกิดขึ้นและกำหนดรู้ได้ ก็เพราะมีอารมณ์ที่จิต รับรู้ได้เกิดขึ้นอยู่

This awareness will bring realization of the cause and effect phenomenon. One becomes aware that these actions are preceded by mind thoughts of intention, e.g. desire to lift, to step forward, put foot down, bend, stretch etc. Awareness also arises that when there are these desires, the noting mind or consciousness notes because of the existence of a desire and an object for noting. Then the noting mind follows in order to note the movements. Thus the process of lifting by  $r\bar{u}pa$ , occurs because of the desire or intention to lift in the mind, nāma. Then, one becomes aware that the desire to lift, is the causal effect of nāma which has the resultant effect of lifting, seen in the aggregate rūpa. Thus, the bodily behaviors / desires are the causes, which causes the mind to notice, and to produce the bodily actions and the noting mind which are the effects.

ความเข้าใจเช่นนี้ย่อมนำไปสู่ความรู้แจ้งถึง กระบวนการของเหตุและผล โดยจะเข้าใจได้ว่า การกระทำ ทั้งปวงจะเกิดขึ้นได้ ต้องมีจิตที่อยากกระทำเกิดขึ้นก่อน เสมอ เช่น มีจิตที่อยากจะยก อยากจะย่าง อยากจะเหยียบ อยากจะคู้ อยากจะเหยียด เป็นต้น นอกจากนั้นยังเข้าใจ ได้อีกว่า เมื่อมีจิตที่คิดอยากทำอาการเกิดขึ้น จะมีจิตที่ กำหนดรู้เกิดตามมากำหนดรู้จิตอยากนั้น ซึ่งจะเกิดขึ้นได้ก็ ต่อเมื่อมีจิตอยากซึ่งเป็นอารมณ์ให้กำหนดรู้เกิดขึ้นก่อน จากนั้น ก็มีจิตที่กำหนดรู้เกิดตามมารับรู้อาการเคลื่อนไหว ที่ตามมาอีกด้วย ฉะนั้น อาการยกซึ่งเป็นสภาวธรรมฝ่าย *รูป* เกิดขึ้นได้ก็เพราะมีจิตอยากหรือเจตนาจะยกเกิดขึ้น ก่อน อันเป็นสภาวธรรมฝ่าย**นาม** ผู้ปฏิบัติจึงหยั่งรู้ได้ว่า จิตที่อยากจะยก อันเป็นเหตุฝ่าย**นาม** ก่อให้เกิดอาการ*ยก* อันเป็นผลฝ่าย**รูป** ดังนั้น อุปนิสัยทางกายและจิตที่อยาก กระทำจึงเป็นเหตุ ก่อให้เกิดจิตที่กำหนดรู้ และส่งผลให้ เกิดอาการทางกายและจิตที่กำหนดรู้อาการนั้นๆ ตามมา

With this awareness, will come realization that there is no "person, being or I" involved in the processes "lifting", "stepping forward", "putting down" etc. They are just natural occurrences with causal phenomenon producing consecutive effects and bodily actions. This is the stage Paccaya-Pariggaha-Ñana, where one can clearly differentiate cause and effect relationship, and have ability to eliminate temporarily the "ditthi-kilesās", the "keraka-atta" and "vedaka-atta". One will then become aware that, constant mindfulness will allow one to discern and realize the true characteristics of  $n\bar{a}ma$  and  $r\bar{u}pa$ , be able to control "kilesās" temporarily, and eventually eliminate them. While one is able to control and eliminate kilesās there will be cessation of suffering and happiness.

ความเข้าใจนี้จะทำให้ประจักษ์แจ้งว่า ไม่มีคน สัตว์ บุคคล ตัวตน เรา เขา อยู่ในกระบวนการของการยก การย่าง หรือ การเหยียบ เหล่านั้นเลย มีเพียงสภาวธรรม ที่เกิดขึ้นโดยความเป็นเหตุซึ่งก่อให้เกิดผลที่เป็นการกระทำ ทางกายตามมา การประจักษ์แจ้งนี้เรียกว่า ปัจจยปริคค หญาณ ซึ่งเป็นวิปัสสนาญาณที่หยั่งรู้ความเป็นเหตุเป็น ปัจจัยและเป็นผลของกันและกัน ซึ่งช่วยกำจัดทิฏฐิกิเลส การกอัตตา และ เวทกอัตตา ไปได้ชั่วคราว นักปฏิบัติจะ เข้าใจได้ว่า สติที่จดจ่อต่อเนื่องอย่างสม่ำเสมอจะช่วยให้ สามารถเห็นรูปและนามตามความเป็นจริงได้ และ สามารถกำจัดกิเลสไปได้ชั่วคราว ซึ่งในที่สุดแล้วก็จะ สามารถกำจัดกิเลสได้อย่างเด็ดขาด เมื่อนักปฏิบัติ สามารถควบคุมและกำจัดกิเลสได้แล้ว ก็ย่อมจะถึงซึ่ง ความดับทุกซ์ และความเกษมสุขได้ในที่สุด

#### **Knowledge of the General Characteristics**

I will now continue to talk about "Samanna lakkhana" (general characteristics) of *rūpa* and *nāma*. When the yogi has been progressively meditating with intense mindfulness (sati) for some time, the concentration (samadi) gets stronger and insight matures. At that time, the object of noting e.g. "lifting" during walking meditation, will appear as if in a series of which movements, disappear soon Likewise, one can discern that appearance. "pushing", as we step forward, and "dropping", as we lower the foot, also appear to occur as consecutive movements, and also seem to disappear in the same way.

## ปัญญาหยังรู้ลักษณะทั่วไป

อันดับต่อไป อาตมาจะอธิบายเรื่องสามัญ ลักษณะหรือลักษณะทั่วไปของรูปและนาม เมื่อนักปฏิบัติ ได้พากเพียรเจริญสติปัฏฐานต่อไปอีก จนกระทั่งสมาธิตั้ง มั่นและปัญญาแก่กล้ายิ่งขึ้น ขณะนั้น อารมณ์ที่กำหนด รู้อยู่ เช่น "ยกหนอ"ในขณะที่เดินจงกรม จะปรากฏเป็น อาการที่เกิดขึ้นและดับไปอย่างรวดเร็วต่อเนื่องกันเป็นสาย แม้ในอาการย่างขณะที่ย่างเท้าออกไป และในอาการ เหยียบเมื่อเหยียบเท้าลง ก็จะปรากฏเป็นอาการที่เกิดขึ้น และดับไปอย่างรวดเร็วต่อเนื่องกันเ

อาการลักษณะเดียวกันนี้ก็จะเกิดขึ้นกับจิตที่ กำหนดรู้ด้วย โดยนักปฏิบัติจะเห็นว่า จิตที่กำหนดรู้ อาการ ตลอดจนความรู้สึกที่รับรู้อาการ "ยก" "ย่าง" เป็นต้นนั้น ก็จะเกิดขึ้นแล้วดับหายไปอย่างต่อเนื่องเช่นกัน Similar awareness is also experienced with the noting mind. There arises awareness that the noting mind and feeling of movements "lifting", "pushing" etc., also appear and disappear concurrently.

As one discerns this awareness, belief in the concept of "Nicca" (permanence), is eliminated. The concept is that during each step of the foot, from the time of the "lifting" of the foot, until the "putting down" movement, there is only one and permanent  $r\bar{u}pa$  movement. Realization now occurs that the consecutive movements of "lifting", "pushing", and "dropping" do not last even a second, and dissolution occurs just as soon as they have appeared. Together with this comes the realization of "Anicca lakkhana" (impermanence), and awareness that all phenomenon have two parts, coming into being and then passing away.

ผู้ที่เกิดปัญญาหยั่งรู้เช่นนี้ จะสามารถกำจัด ความเห็นผิดในความเป็นนิจจังที่เที่ยงแท้ถาวรไปได้ ความเห็นผิดที่เคยมีทำให้เข้าใจไปว่า ในแต่ละย่างก้าวของ เท้า นับแต่ยกเท้าขึ้นจนกระทั่งเหยียบเท้าลง คืออาการ เคลื่อนไหวเดียวของรูปที่เที่ยงแท้ถาวร การประจักษ์แจ้ง ทำให้หยั่งรู้ตามความเป็นจริงว่า แท้จริงแล้ว ในอาการ "ยก" "ย่าง" และ "เหยียบ" นั้น มีอาการเคลื่อนไหวที่ เกิดขึ้นอย่างรวดเร็วเพียงไม่ถึงหนึ่งวินาทีและดับไปในทันที ต่อเนื่องกันไป พร้อมกันนั้น นักปฏิบัติก็ยังประจักษ์แจ้ง ถึง อนิจจลักษณะ (ความไม่เที่ยง) และเห็นแจ้งว่า สภาวธรรมทั้งปวงมี ๒ ส่วน คือ มีความเกิดขึ้นและมี ความดับคู่กันไป

Because dissolution occurs immediately after appearance of the characteristics, one becomes acutely aware of the perishable nature of all phenomenon, and starts to think of all things as not lasting, pleasant or good, and thus becomes aware that all this is "dukkha".

At this time, there is a clear realization that the previous concept of the existence of a *soul*, or *atta* in the *Khandha* (body) of all beings, that this is indestructible and permanent from birth until rebirth in next life, is erroneous.

เมื่อประจักษ์แจ้งว่า สภาวธรรมนั้นเมื่อเกิดขึ้น แล้วก็จะดับสลายไปในทันที นักปฏิบัติจึงเกิดความหยั่งรู้ ในความดับสลายไปตามธรรมชาติของสภาวธรรมทั้งปวง และเกิดความเข้าใจว่า สรรพสิ่งทั้งปวงล้วนไม่จิรังเที่ยงแท้ ไม่ว่าจะดีหรือน่าเพลิดเพลินพอใจเพียงใดก็ตาม ก็ต้องดับ ไป เกิดความเข้าใจได้ว่า สิ่งทั้งหลายทั้งปวงนี้คือ **ทุกข์** 

ขณะนั้นนักปฏิบัติผู้นั้นจะเกิดปัญญาที่รู้ชัดว่า ความเข้าใจที่เคยมีมาก่อนว่า มีวิญญาณ หรือ อัตตาใน ขันธ์ (ร่างกาย) ของสิ่งมีชีวิตทั้งหลายที่เที่ยงแท้คงทน ไม่ สูญสลายนับตั้งแต่เกิด สืบต่อไปจนถึงภพหน้านั้น เป็น ความเข้าใจที่ผิด It is apparent now is that there is no such soul, or *atta* in the *Khandha*, and there is a further realization that there are only the aggregates of *nāma* and *rūpa*, which are continually going through the process of formation and dissolution. Thus one discerns the knowledge of "*Anatta lakkhana*", and the "*no-atta*, *no self*" concept. There is also a realization that, nothing is permanent or dependable, there is nothing of essence that one can take refuge in.

ability to discern and have the "Sā-maňňa" knowledge of (general) characteristics of *nāma* and *rūpa*. This awareness and knowledge is similar to that expressed in the Buddha's *dhamma* doctrine as: "yada-nicca-tamdukkham, yan-dikkhan-ta-da-nattā". It means "This phenomenon is impermanent, that characteristic is suffering, and there is no existence of an "atta"".

นักปฏิบัติได้ประจักษ์ซัดแล้วว่า ไม่มี วิญญาณ หรือ อัตตา อยู่ภายในขันธ์นี้เลย อีกทั้งยังเข้าใจต่อไปด้วย ว่า มีเพียงรูปและนาม หรือ สภาวธรรมทางกายและ สภาวธรรมทางจิต ที่เกิดดับสืบต่อกันอยู่อย่างต่อเนื่องไม่ ขาดสาย การประจักษ์แจ้งเช่นนี้เป็นการหยั่งรู้ถึง อนัตต ลักษณะ ที่เป็นความเข้าใจว่าไม่มีอัตตา ไม่มีตัวตน ทั้ง ยังเข้าใจด้วยว่า ไม่มีสิ่งใดเที่ยงแท้ เป็นที่พึ่งให้ได้ ไม่มี แก่นสารสาระที่แท้จริงอันเราควรจะยึดถือเป็นสรณะได้เลย

ปัญญาหยั่งรู้เช่นนี้เป็นปัญญาที่รู้ถึงสามัญ ลักษณะ(ลักษณะทั่วไป) ของสภาวธรรมที่เป็นรูปและ นาม ซึ่งตรงกับพระพุทธดำรัสว่า "ยทนิจฺจ๋, ตํ ทุกฺขํ. ยํ ทุกฺขํ, ตทนตฺตา" อันมีความหมายว่า "สภาวธรรมใดไม่ เที่ยง สภาวธรรมนั้นเป็นทุกข์ สภาวธรรมใดเป็นทุกข์ สภาวธรรมนั้นไม่ใช่ตัวตน"

There is nothing that will allow things to happen or occur according to your wishes. There is nothing stable or reliable. "This is the ability to discern, and have knowledge of "Sā-maňňa" (general) characteristics of nāma and rūpa. When one has this knowledge, one will abandon the previously wrong view that "things are permanent, good, or enjoyable", and will be able to eliminate all forms of kilesās, like tanha, clinging, and attachment. This is the stage where the yogi is contemplating the three continuously characteristics of Khanda. This is the stage of "Sammasana-Ñana".

เราไม่สามารถทำให้สิ่งทั้งหลายเกิดขึ้นได้ดังใจ
ปรารถนาของเรา ไม่มีอะไรคงทนเที่ยงแท้ให้ยึดถือได้ นี่
คือปัญญาที่หยั่งรู้ สามัญลักษณะ(ลักษณะทั่วไป) ของ
นามและรูปทั้งปวง เมื่อนักปฏิบัติเกิดปัญญาประจักษ์แจ้ง
เช่นนี้แล้ว ก็จะสามารถกำจัดความเห็นผิดว่า "สิ่งทั้งหลาย
เที่ยง ดึงามและน่าเพลิดเพลินพอใจ" และจะสามารถ
กำจัดกิเลสนานา อาทิ ตัณหา ความร้อยรัดผูกพัน และ
ความยึดติด ปัญญาหยั่งรู้ในระดับนี้ช่วยให้นักปฏิบัติ
กำหนดรู้ในลักษณะทั้ง ๓ ประการของขันธ์อย่างต่อเนื่อง
ไปได้ เรียกว่า สัมมสนญาณ

# Knowledge Progresses and Becomes More Mature

As the yogi attains the level of wisdom which can discern the general characteristics of  $n\bar{a}ma$  and  $r\bar{u}pa$ , and realize the characteristics of "Anicca, Dukkha, and Anatta", further maturing of insight will enable the yogi to discern in more detail, the natural characteristic of "Dukkha" in  $n\bar{a}ma$  and  $r\bar{u}pa$ . As the yogi becomes more nature in her knowledge, her attitude towards  $n\bar{a}ma$  and  $r\bar{u}pa$  will change progressively. Realizing that all phenomenon have two parts which are constantly coming into being and then passing away, and as the faults and bad aspects become apparent, the yogi gets weary, feels that khanda is a load of suffering, and that it is not good and that it is frightful.

### ปัญญาที่ก้าวหน้าและแก่กล้ายิ่งขึ้น

เมื่อนักปฏิบัติได้เกิดปัญญาหยั่งรู้ลักษณะทั่วไป
หรือสามัญลักษณะของนามและรูป และเข้าใจถึงลักษณะ
๓ ประการของไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง ทุกขัง และ
อนัตตา แล้ว ปัญญาญาณที่พัฒนาจนคมกล้ายิ่งขึ้น ก็จะ
สามารถหยั่งรู้ละเอียดลงไปในสามัญลักษณะอันเป็นทุกขึ
ของนามและรูป เมื่อปัญญาพัฒนายิ่งขึ้นไปเรื่อย ๆ
ความเห็นที่มีต่อนามและรูปของนักปฏิบัติก็จะค่อย ๆ
เปลี่ยนแปลงไป เพราะเกิดความเข้าใจได้ว่า สภาวธรรม
ทั้งปวงมี ๒ ส่วนเสมอ คือ ความเกิดขึ้นและความดับไป
จากนั้นจึงเกิดปัญญาหยั่งรู้ว่า สภาวธรรมทั้งหลายที่เคย
ยึดถือนั้นไม่ใช่ของจริง มีแต่ความไม่ดีงาม นักปฏิบัติก็จะ
เกิดความรู้สึกเบื่อหน่าย มองเห็นว่า ขันธ์ทั้งหลายนั้นเป็น
ทุกข์อย่างยิ่ง ทั้งยังเป็นสภาพที่ไม่ดีงาม และน่ากลัว

As the yogi continues to meditate continuously, and contemplate on the processes of  $n\bar{a}ma$  and  $r\bar{u}pa$ , the yogi sees only undesirable characteristics – the impermanence, the suffering, inability to get things the way that one would like, that nothing is reliable etc. The yogi will get more and more frustrated disgusted with life and the round of existence and will wish to be free from it all, from this cycle of death and rebirths.

Ultimately, the yogi will just continue to note and contemplate  $n\bar{a}ma$  and  $r\bar{u}pa$  as just a subject of mindful meditation, and see it as just phenomenon which are constantly coming into being and then passing away. When one gets to this stage, there will be tranquility in the mind of the yogi. There will be no sorrow, or joy, and there will be no suffering or happiness only equanimity and tranquility.

ครั้นพากเพียรปฏิบัติอย่างต่อเนื่องต่อไปอีก ด้วย การมีสติกำหนดรู้สภาวธรรมทางกายและทางจิตต่อไป ก็ จะเข้าใจถึงลักษณะที่ไม่น่าพึงพอใจของสภาวธรรม เหล่านั้น คือ ความไม่เที่ยง ความเป็นทุกข์ และความที่ไม่ สามารถบังคับบัญชาให้สิ่งใดเป็นไปตามที่ตนปรารถนาได้ และไม่สามารถเชื่อถือเป็นที่พึ่งได้ เป็นต้น นักปฏิบัติจะ รู้สึกรังเกียจการเวียนว่ายตายเกิดมากขึ้นทุกที และ ปรารถนาที่จะหลุดพันไปจากวัฏจักรที่เวียนเกิดเวียนตายนี้

ในที่สุดแล้ว นักปฏิบัตินั้นจะเจริญสติกำหนดรู้ โดยมีนามและรูปเป็นอารมณ์ต่อไป และรับรู้ว่าทุกอย่าง เป็นเพียงสภาวธรรมที่เกิดขึ้นและดับไปเป็นธรรมดา เมื่อ มาถึงขั้นนี้ ผู้ปฏิบัตินั้นจะมีจิตที่สงบ ปราศจากความเศร้า เสียใจ ปราศจากความเพลิดเพลินพอใจ ไม่มีทั้งทุกข์ไม่มี ทั้งสุข แต่จะวางใจเป็นกลาง มีเพียงความสงบเท่านั้น

# Ability to Abandon Doctrine that must be Abandoned And Develop that which must be Developed

As the yogi becomes increasingly aware that *Dukkha Sacca* is in truth a continuous suffering of *nāma* and *rūpa*, and is able to discern the true nature, the yogi gets less attached, and is able to eliminate the *kilesās* headed by *tanha* (craving / clinging) more easily. Eventually, with complete elimination of all *kilesās*, when reaching the four "*Magga-Ñānas*", the yogi will be able to *abandon* the doctrine of *Dukkha Sacca* and there will be ultimate cessation of suffering during the period of experiential gaining of the wisdom and "*Ñāna*".

#### การละธรรมที่พึ่งละ

#### **และ** เจริญธรรมที่พึ่งเจริญให้เกิดขึ้น

เมื่อนักปฏิบัติได้ประจักษ์แจ้งขึ้นเรื่อยๆ ใน ทุกข
สัจจะ ว่าแท้จริงแล้วเป็นเพียงความทุกข์ของรูปและนามที่
เกิดอย่างต่อเนื่องอยู่นั่นเอง นักปฏิบัติก็ย่อมจะคลาย
ความยึดติดที่เคยมีลงได้ และสามารถกำจัดกิเลสที่มีอันมี
ตัณหา (ความทะยานอยาก ความยึดติด) เป็นสาเหตุ
ใหญ่ลงได้โดยง่ายยิ่งขึ้น และในที่สุดแล้ว นักปฏิบัติก็จะ
สามารถประหาณกิเลสได้อย่างเด็ดขาดเป็นสมุจเฉทปหาน
เมื่อบรรลุ มรรคญาณ ทั้ง ๔ ระดับ ซึ่งช่วยให้สามารถละ
ทุกขสัจจะ อันเป็นกิจที่พึงละได้ และความสิ้นทุกข์ก็จะ
เกิดมีขึ้นในขณะที่นักปฏิบัติได้ประจักษ์แจ้งซึ่งปัญญาญาณ
นั้น

#### **Doctrine that should be Developed**

For cessation of suffering, and to experience happiness, one must practice mindfulness meditation as in the doctrine – *Ariya-atthāngika-magga* (the Noble Eight-fold Path) and to <u>develop</u> within oneself the *Magga sacca* – the *Maggangas*.

#### ธรรมที่ทึ่งอบรมให้เกิดมีขึ้น

การที่จะสามารถบรรลุความพ้นทุกซ์ และพบกับ ความสุขได้ นักปฏิบัตินั้นจะต้องเจริญวิปัสสนากรรมฐาน ตามหนทางแห่ง *อริยมรรคมีองค์ ๘* และเจริญ *มรรค-*สัจ หรือ *มัคคังคะ* ให้เกิดขึ้นในตน

The eight Maggangas that should be developed during meditation are : Sammā-vāyāma (right effort) - effort made to have awareness of the characteristics of *nāma* and *rūpa*, *Sammā-sati* (right mindfulness) - noting with mindfulness, Sammā-<u>samādi</u> (right concentration) - concentration to observe the phenomenon of nama and rupa, Sammā-sankappa (right thought) - directing the noting mind on the subject of concentration, Sammā-ditthi (right view) - ability to discern the true nature of phenomenon, <u>Sammā-vācā</u> (right speech), <u>Sammā-kammanta</u> (right action) <u>Sammā-ājiva</u> (right livelihood); the last three states that one should avoid unsuitable speech, or action or vocation during the period of mindful meditation.

อริยมรรคมีองค์ ๘ ที่นักปฏิบัติพึงเจริญให้เกิดมี
ในขณะเจริญวิปัสสนากรรมฐาน คือ สัมมาวายามะ
(ความเพียรขอบ) ได้แก่ ความเพียรที่จะเจริญสติให้เกิด
ปัญญาหยั่งรู้ลักษณะของนามและรูป สัมมาสติ(ความ
ระลึกชอบ) ได้แก่ การมีสติกำหนดรู้ สัมมาสมาธิ(ความ
ตั้งมั่นชอบ) ได้แก่ สมาธิที่ตั้งมั่นในการตามรู้รูปและนาม
สัมมาสังกัปปะ(ความดำริชอบ) ได้แก่ ความมีสติมุ่งจด
จ่ออยู่ที่อารมณ์กรรมฐาน สัมมาทิฏฐิ (ความเห็นชอบ)
ได้แก่ ความสามารถที่จะเข้าใจสภาวธรรมตามความเป็น
จริง สัมมาวาจา(การกล่าววาจาชอบ) สัมมากัมมันตะ
(การกระทำชอบ) และ สัมมาอาชีวะ(การเลี้ยงชีพชอบ)
ทั้งสามประการนี้หมายถึง พึงหลีกเลี่ยงการใช้คำพูด การ
กระทำ และการเลี้ยงชีพที่ไม่เหมาะสมในขณะเจริญ
วิปัสสนากรรมฐานอยู่

## To Develop, To Realize, To Abandon, And To Experience

This is how and why, every time the yogi is mindfully noting the characteristics of nāma and rūpa, the yogi is developing the doctrine of the Maggangas, the Magga sacca that should be developed. Because of this development, the yogi can clearly realize the suffering of nāma and rūpa, in its true nature, and have knowledge of Dukkha Sacca - the truth of suffering that should be known analytically. Because of this realization and knowledge, the yogi will be able to eliminate the defilement, tanha and abandon or remove -Samudaya-sacca - truth of cause of suffering that should be abandoned or eliminated. Because the yogi has been able to eliminate the cause of suffering, the yogi will experience - Nirodha-sacca - the truth of cessation of suffering and happiness that should be experienced.

## การอบรมให้มีขึ้น การกำหนดรู้ การละ และ การกระทำให้แจ้ง

ทุกครั้งที่นักปฏิบัติกำหนดรู้ลักษณะของนามและ รูป จึงได้ชื่อว่ากำลังเจริญ มัคคังคะ หรือ มรรคสัจให้ เกิดขึ้น อันเป็นกิจที่พึงอบรมให้มีขึ้น และเมื่อเจริญมรรค มีองค์ ๘ ให้เกิดขึ้นแล้ว ก็จะสามารถกำหนดรู้สภาพเป็น ทุกข์ของนามและรูปทั้งปวงตามที่เป็นจริงได้ จนเกิด ความรู้ในทุกขสัจ(ความจริงว่าด้วยทุกข์) อันเป็นกิจที่ควร กำหนดรู้ให้ชัดแจ้ง เมื่อสามารถกำหนดรู้ทุกข์จนชัดแจ้ง แล้ว นักปฏิบัติก็จะสามารถกำจัดกิเลสและตัณหา อันเป็น การละหรือกำจัดสมุทยสัจ(ความจริงว่าด้วยเหตุแห่งทุกข์) อันเป็นกิจที่ควรละหรือกำจัด เมื่อนักปฏิบัติสามารถละ หรือกำจัดเหตุแห่งทุกข์ได้แล้ว ก็ย่อมบรรลุกิจที่พึงกระทำ ให้แจ้งซึ่งนิโรธสัจ(ความจริงว่าด้วยการดับทุกข์) และ ประจักษ์ถึงความสุขเกษมได้

[ It is the humble wish of the Translator that this booklet of the Venerable Sayadaw's *Dhamma* talks will encourage the reader to attempt at living "the way that Buddha taught", "develop the right understanding", and "practice mindfulness meditation" and in so doing will:

- ❖ **Realize** the truth of suffering *dukkha sacca*,
- **❖**<u>Abandon</u> the cause of suffering- *samudaya sacca*,
- **❖**Experience extinction of suffering- *nirodha sacca*,
- ❖ **Develop** the path to end suffering-*magga sacca* ]

May all beings have knowledge of

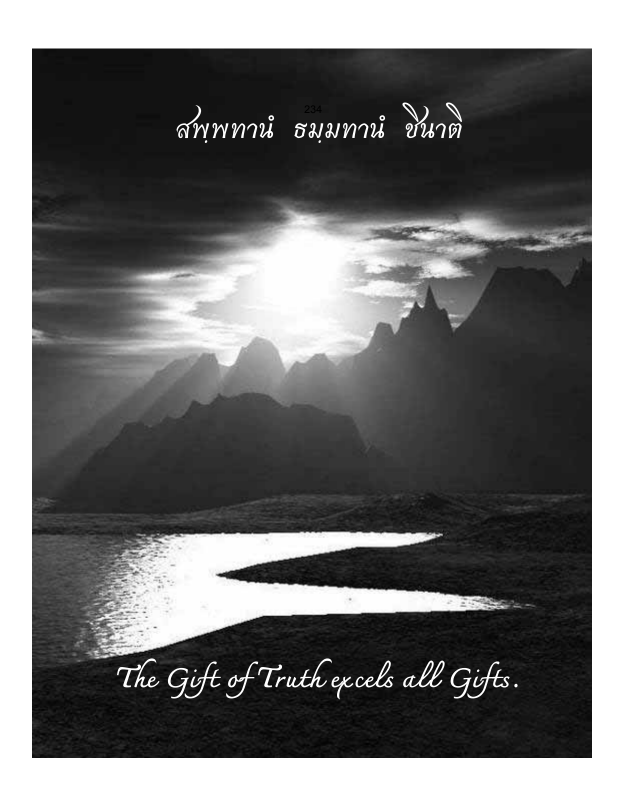
These four doctrines

[ ผู้แปลธรรมบรรยาย (จากฉบับพม่าเป็น ภาษาอังกฤษ) มีความปรารถนาอย่างยิ่งที่จะเอื้อ ประโยชน์ให้ผู้อ่านเกิดกำลังใจที่จะพากเพียรเพื่อ "อยู่ อย่างมีสุขตามพุทธวิถี" "เห็นถูก...เป็นสุขได้" และ "เจริญวิปัสสนากรรมฐาน" อันจะช่วยให้บรรลุถึงกิจอัน ควรทำต่อไปนี้ คือ

- กำหนดรู้ความจริงแห่งทุกซ์ คือ ทุกขสัจ
- 💠 ละเหตุแห่งทุกข์ คือ *สมุทยสัจ*
- กระทำให้แจ้งความดับทุกซ์ คือ นิโรธสัจ
- อบรมหนทางสู่ความดับทุกซ์ให้เกิดขึ้น คือ

  มรรคสัจ ]

ขอให้สาธุชนทั้งหลายจงเกิดปัญญา บรรลุกิจอันพึงกระทำทั้ง ๔ ประการนี้ด้วยเทอญ



#### รายนามผู้มีจิตศรัทธา ร่วมเป็นเจ้าภาพในการจัดพิมพ์

พระอาจารย์ มหาทองมั่น สุทฺธจิตฺโต ๑๐,๐๐๐ ปาท วิรัช หวังเจริญวงศ์ ๘,๐๐๐ บาท ชลัฐพร เจียรนิลกุลชัย ๕,๐๐๐ บาท พชร จุฑาตั้งเจริญ ๕,๐๐๐ บาท พนักงานและลูกค้า บ.พี.เอส. อินเตอร์เวท จำกัด ๕,๐๐๐ บาท กฤษณะ บุญยะซัย และครอบครัว ๓,๕๐๐ บาท ครอบครัวจินดาเวช ๓,๐๐๐ บาท เพ็ญศรี สุธีรศานต์ ๓,๐๐๐ บาท มันธนี ไพรัชเวทย์ ๓,๐๐๐ บาท สายสิน พิพิธสมบัติ ๓,๐๐๐ บาท อรเพ็ญ พันธุ์เมธิศร์ ๓,๐๐๐ บาท มณฑาทิพย์ คุณวัฒนา ๒,๕๐๐ บาท ชูพรรณ โกวานิชย์ ๒,๐๐๐ บาท ณกรณ์ — คุณพรกนก วิภูษณวรรณ ๒,๐๐๐ บาท สุนทรา สว่างวงศากุล ๒,๐๐๐ บาท สุมาลี นิ่มกิตติกุล ๒,๐๐๐ บาท อรอาภา โรจนภานุกร ๒,๐๐๐ บาท ข้าราชการกรมพระธรรมนูญ ๑,๕๐๐ บาท เอกวัจน์-ศรีสกุล อมรวิวัฒน์ ๑,๓๐๐ บาท คุณแม่มาลี เจียรนิลกุลชัย ๑,๒๐๐ บาท

ดาลัด ศรีสุข ๑,๐๐๐ บาท ธิดา ฟูเฟื่อง ๑,๐๐๐ บาท นงนุช กมลสาธิต ๑,๐๐๐ บาท ประเสริฐ ศุภรตรีทิเพศ ๑,๐๐๐ บาท นาวาโทหญิง พจนา แก้วนิมิตร ๑,๐๐๐ บาท พัชนี เกียนวัฒนา ๑,๐๐๐ บาท ยุพา ตรีทิพย์สถิตย์ ๑,๐๐๐ บาท รัชดา นิวาศะบุตร ๑,๐๐๐ บาท วินิตา ศุกรเสพย์ ๑,๐๐๐ บาท วิภา จรรยาภรณ์พงษ์ ๑,๐๐๐ บาท สุพรรณา ธรรมศรี ๑,๐๐๐ บาท อโณทัย สงวนสัตย์ ๑,๐๐๐ บาท อนุพงษ์ เล้าประเสริฐ ๑,๐๐๐ บาท อภิชาติ โกวานิชย์ ๑,๐๐๐ ปาท กนกพร เคราส์ ๑,๐๐๐ บาท กมลทิพย์ กุลธนชัยอนันต์ ๕๐๐ บาท ้บุญเกียรติ ประจวบพันธุ์ศรี ๕๐๐ บาท บุญช่วย คงเมือง ๕๐๐ บาท เบญจา พุกกะมาน ๕๐๐ บาท สินีรัตน์ ศรีประทุม ๕๐๐ บาท ศรีสุวรรณ ผอสูงเนิน ๑๐๐ บาท และ ผู้ร่วมบริจาคเป็นเจ้าภาพในกองทุนพิมพ์หนังสือธรรมะ กับ ชมรมเพื่อนบุญเพื่อนธรรม ทุกท่าน

### จัดพิมพ์เผยแพร่เป็นธรรมทาน โดยชมรมเพื่อนบุญเพื่อนธรรม

หากท่านมีความประสงค์จะได้หนังสือเล่มนี้เพิ่มเติม กรุณาติดต่อ *ชมรมเพื่อนบุญเพื่อนธรรม* 53/978 ซอยราชพฤกษ์ 13 ถนนแจ้งวัฒนะ หมู่ 5 ตำบลบางตลาด อำเภอปากเกร็ด จังหวัดนนทบุรี 11120

